
Pospíšil, Ivo

Historie jako provokativní příběh : ruské "nové přečtení" světových literárních
dějin

In: Gazda, Jiří; Pospíšil, Ivo. Proměny jazyka a literatury v současných ruských
textech. Vyd. 1. Brno: Masarykova univerzita, 2007, pp. 112-119

ISBN 9788021044265

Stable URL (handle): https://hdl.handle.net/11222.digilib/123719
Access Date: 14. 12. 2024
Version: 20220831

Terms of use: Digital Library of the Faculty of Arts, Masaryk University provides access to
digitized documents strictly for personal use, unless otherwise specified.

Digital Library of the Faculty of Arts,
Masaryk University
digilib.phil.muni.cz

https://hdl.handle.net/11222.digilib/123719


( 112 )

V I I I .  Hi  s t o r i e  j a k o  p r o v o k a t i v n í  p ř í b ě h :  

r u s k é  „ n o v é  p ř e č t e n í “  s v ě t o v ý c h  

l i t e r á r n í c h  d ě j in  

(Ivo Pospíšil)

Příkladem textu, který stojí na pomezí beletrie a  věcné literatury, resp. literatury 
faktu, může být kniha Jiné dějiny literatury.154 Publikace tematicky spojená s jinou, 
ale podobnou prací A. Žabinského155 vychází z nového přečtení a nové interpreta-
ce textových pramenů k obecné a literární historii. Zatímco kniha A. Žabinského se 
zabývá uměním jako takovým, je druhá spoluautorská práce orientována na výklad 
chronologie literatury. Motto publikace – citát z Bertolda Brechta – hovoří o dra-
hotě a ubohosti našeho vzdělávání. Je to hořká výčitka tzv. vědeckým schématům, 
která jsou de facto jen novým náboženstvím, jež předpokládá slepou víru v zjevená 
axiomata. Autoři shromáždili ve své knize desítky textů a stovky ukázek z literárních 
děl, které manifestují, že něco v našem chápání literárních dějin není v pořádku, že 
zejména v chronologii – řečeno slovy Ludvíka Součka – tušíme stín a chceme se dob-
rat tušení nových souvislostí a snad i světla. 

Již ukázka z Rabelaisova románu Gargantua a Pantagruel, z  toho tajemného 
díla, na němž si vybudoval světovou slávu vitěbský hloubavec Michail Bachtin (1895–
1975)156, dokládá řadu tzv. anachronismů, které podle autorů knihy nemohou být 
náhodné: vedle sebe se v jednom odstavci ocitli antičtí a středověcí spisovatelé jako 
současníci. Pokyny, jak knihu číst, jsou tyto: „Эту книгу следует читать медленно и 
с удовольствием. Если при чтении этой книги Вы встретите незнакомое слово‚ 
смысла которого не понимаете даже из контекста‚ постарайтесь выяснить‚ что 
оно означает‚ и только потом читайте дальше. Убедитесь‚ что Энциклопеди-
ческий и Толковый словари доступны Вам‚ имеются дома‚ на работе‚ у соседа 
или у любовницы. В крайнем случае поинтересуйтесь в отделении милиции‚ 
где находится ближайшая Вашему населенному пункту библиотека. Эту кни-
гу следует читать не менее двух раз‚ с промежутком не менее чем в полгода. 
Эту книгу не следует рекомендовать детям до 16 лет. Читая эту книгу‚ следует 

154	 Дмитрий Калюжный‚ Александр Жабинский: Другая история литературы. От самого на-
чала до наших дней. Авторы проекта „Хронотрон“: Сергей Валянский‚ Дмитрий Калюж-
ный‚ Александр Жабинский. „Вече“ ‚ Москва 2001.

155	 А. Жабинский: Другая история искусства. От самого начала до наших дней. „Вече“ ‚ Мос-
ква 2001.

156	 М. Бахтин: Франсуа Рабле и народная культура средневековья и Ренессанса. Москва 1965, 
čes.: M. Bachtin: François Rabelais a lidová kultura středověku a renesance. Praha 1975.



( 113 )

Historie         jako     provokativn           í  př  í bě  h

иногда посматривать на последнюю страницу‚ где помещены синусоиды А. М. 
Жабинского‚ – но не раньше‚ чем Вы поймете‚ что вам это необходимо.“157 

Postup práce byl podle autorů tento: „Оказалось‚ века традиционной истории 
как бы складываются в некую ‚гармошку’ – мы назвали ее синусоидой‚ с шагом 
в девять веков так‚ что некоторые периоды ‚античности’ или ‚древности’ совпа-
дают со временем ‚возрождения’ этой античности или древности. При сложе-
нии синусоиды получается некая ‚объемная’ история‚ в которой Цицерон (или 
Диоген Лаэртский) действительно может оказаться близким современником 
Рабле‚ только жившем не во Франции или Северной Италии‚ а в Риме‚ Констан-
тинополе или на Сицилии. Анализ произведений литературы подтверждает и 
дополняет выводы‚ сделанные нами из анализа произведений искусства. В этой 
книге мы прежде всего обращаем внимание на стилистические параллели‚ для 
прояснения которых используем капитальный академический труд „История 
всемирной литературы“ (1883–1994). Его авторы сами нашли и показали эти 
параллели в литературе разных эпох‚ а нам‚ цитируя их‚ оставалось только не 
обращать внимания на ‚разъяснения’ о том‚ что глупые средневековые писате-
ли страдали страстью к ‚анахронизмам’. А кстати‚ если посмотреть на проблему 
широко‚ то можно найти ‚средневековые анахронизмы’ и у античных авторов‚ 
причем обнаружить столь большое количество стилистических параллелей в 
мировой литературе‚ что даже историкам и литературоведам станет ясна необ-
ходимость в корректировке нынешней традиционной хронологии.“158

D. Kaljužnyj a A. Žabinbskij ukazují, že celá historická chronologie je výtvorem 
syna Julia Caesara Scaligera Josefa (1540–1609), který dějiny rozbil na kousky, umě-
le je propojil a doplnil zející mezery. V jeho pojetí to pak vypadá tak, že vývoj společ-
nosti, ale také vědy, techniky a krásné literatury a umění, se děl podle úsloví „krok 
vpřed, dva kroky vzad“, jinak řečeno, že po obdobích „pokroku“ následují období 
„regresu“ a  pak se znovu objevují věci již dávno objevené. Naopak autoři Jiných 
dějin literatury chápou historii písemnictví jinak: „История – это нелинейный 
процесс‚ математической формализации не поддающийся. А потому нет 
ничего странного в том‚ что скалигеровская ‚научная хронология’‚ помимо уже 
упомянутых ‚темных веков’‚ породила массу противоречий и нестыковок как 
между историями (древней‚ античной‚ новой)‚ так и внутри них.“159

Desítky dochovaných literárních textů dokládají obrovské množství tzv. ana-
chronismů, v nichž však autoři našli určitý systém: nejde podle nich o anachronismy, 
ale o důkaz nepravdivosti Scaligerovy chronologie, která v historiografii dosud půso-
bí jako svěrací kazajka. Ve skutečnosti byla tzv. antika mnohem blíže středověku, 
než se zdá, a autoři píšící jakoby o „dávných“ bojích kolem Tróje byli jejich očitými 
svědky. Otec Alexandra Makedonského Filip věděl o  Rusku, tzv. starověk se ode-
hrával mnohem blíže naší době. K podpoře této teze snesli autoři rozsáhlý materiál 

157	 Другая история литературы, s. 4.
158	 Другая история литературы, s. 6.
159	  Другая история литературы, s. 12.



( 114 )

P roměny       jazyka       a   l iteratury          v současn         ý c h  rusk    ý c h  te  x tec   h

a vytvořili zmíněná sinusoidní schémata. V nich se podle „cest“ sbližují určitá zdán-
livě odlehlá období, jak nám ukazuje stylistika literárních textů. Anachronismy jsou 
podle Kaljužného a Žabinského projevem skrytého systému, jenž spojuje zdánlivě 
časově vzdálená díla a jejich tvůrce: „Интересное Сказание Иоакима о доваряжс-
ком времени Руси‚ изобилующее не соответсвующими традиционной истории 
подробностями‚ было известно Карамзину; в его библиотеке находилось и Ска-
зание о Словене и Русе. Но Карамзин отказался описать эту древнюю историю. 
Он начал историю Руси с призвания варягов. Таким образом‚ только с ХIХ века 
из истории Руси исчезли анахронизмы‚ причем по единой-единственной при-
чине их „вычистил“. А в Европе после того как в XVII-XVIII веках скалигеров-
ская версия истории стала широко известной‚ массы историков продолжали 
придерживаться „неправильных“ представлений‚ базируясь не на этой новой 
идеологии‚ а на известных им летописных источниках. До Карамзина так было 
и у нас. Русский историк петровских времен А. И. Лызлов сообщает: „О сих 
татарех монгаилех‚ иже живяху в меньшей части Скифии‚ которая от них Тар-
тариа назвалась‚ множество знаменитых дел историкове писали. Яко силою 
и разумом своим‚ паче же воинскими делы на весь свет прославяхуся...Никогда 
побеждены бывали‚ но всюду они побеждаху. Дариоа царя перскаго из Скифии 
изгнаша; и славнаго перскаго самодержавца Кира убиша...Александра Вели-
каго гетмана именем Зопериона с воинствы победиша; Бактрианское и Пар-
фиское царства основаша.’ Мы тут видим‚ что тысячу лет спустя после Иордана 
русской историк подтверждает‚ что татаро-монголы XIII-XIV веков колотят ге-
роев античной древности. Прав Лызлов или не прав‚ мы тут не обсуждаем; мы 
говорим о том‚ что и после появления хронологии Скалигера продолжают бы-
товать мнения‚ которых придерживался Иордан‚ Орбини и другие.“160

Celým textem jako červená nit procházejí citáty z uznávaných autorit (mj. Ser-
gej Averincev, Dmitrij Lichačov), které anachronismy zmiňují, ale snaží se je vyložit 
„přirozeně“, jako by byly něco „běžného“ a „normálního“. Materiál je ovšem jedno-
stranný a  autoři již na počátku přiznávají (viz výše), že čerpali výlučně z  ruských 
dějin světové literatury (История всемирной литературы‚ Москва 1983–1994). 
Současně však vycházejí z řady sekundárních publikací a edic, přesněji řečeno uvá-
dějí 174 položek odborné literatury. Z toho je zjevné, že autoři studovali pouze rus-
kojazyčnou literaturu, původní nebo překladovou, a  prvotní prameny – zmíněné 
dějiny světové literatury – jsou také ruské. Nemohli tedy bohužel mít přímý dotek 
materiálu ani potřebnou konfrontaci s mimoruskými prameny a sekundární literatu-
rou. Ostatně kniha je, jak se dovídáme, určena „для широкого круга образованных 
читателей“, jak se uvádí v reklamní upoutávce na konci publikace a v lehce ironické 
instrukci, jak tuto knihu číst.

Autoři sestavili svou knihu z pěti oddílů: kromě úvodního K historii otázky o his-
torii (К истории вопроса об истории) to jsou Láska a vášeň (Любовь и страсть), 
Válka a moc (Война и власть), Žrecové a filozofové (Жрецы и философы) a Věda 

160	 Другая история литературы, s. 25.



( 115 )

Historie         jako     provokativn           í  př  í bě  h

a „věda“ (Наука и „наука“ ). Všechny směřují k jednomu: na takřka nepřehledném 
množství textů ukázat nesprávnost současné obecně historické a literárněhistorické 
(Scaligerovy) chronologie a na neodůvodněnost její současné vědecké podpory. Pre-
zentují to na příkladech lidových pohádek i historiografii 18. století (Voltairův román 
Candide); stále se tu vtírá myšlenka, která je dovozována uváděnými souvislostmi, 
že antická historie se vlastně odehrávala ve středověku a důkazem je to, že napří-
klad v takovém díle, „encyklopedii starověku i středověku“, jakým je Dantova Božská 
komedie, chybějí jména řady antických velikánů prostě proto, že žili až po Dantovi.

Zdálo by se, že jde spíše o fantasmagorii a autoři toto povrchní čtenářské mínění 
nevyvracejí a naopak prezentací jisté „recesnosti“ vlastního bádání jako by dokládají. 
V partii již mimo vlastní knihu, která se jmenuje Хроники хронотроники například 
uvádějí: „В ожидании, когда начнут платить деньги за науку‚ отцы-основатели 
хронотроники зарабатывали на жизнь кто чем мог. Д. В. Калюжный подтор-
говывал подержанными книжками знаменитого русского писатeля Иосифа 
Гогольмана‚ общеизвестный эрудит Жабинский кормился у жены‚ а С. И. Ва-
лянский придумывал новые рецепты‚ гениальные‚ как и все‚ что он придумы-
вал. В веках сохранится рецепт коктейла ‚Геоклиматика’: в двести граммов 
советского мороженого насифонить тротилового спирта до достижения пол-
ной гармонии в организме и патриотической поволоки в глазах‚ обращенных 
за горизонт. Самое гениальное‚ что пойло можно потом и не пить‚ а поить им 
верстальщика О. Горяйнова и смотреть‚ что получится. Кайф!“161

Scaligerovskou chronologii nicméně komplikuje i vztah mezi mýtem a literaturou: 
„А вот историку античной словесности приходится очень трудно‚ ведь ему надо 
держаться хронологических построений скалигеровцев‚ но то‚ что он обязан 
называть ‚мифом античности’‚ таковым не является‚ выбиваясь из ряда перво-
бытных мифов‚ а то‚ что ‚история античного мира’‚ есть история не античного 
мира. Это история средневековья‚ что тоже‚ в общем-то‚ ‚выпирает’. Ложное 
знание не способно увлечь по-настоящему ни историка‚ ни читателя. Приме-
ром‚ что из того получается‚ может служить книга Миф и литература древ-
ности О. Фрейденберг. Впечатление такое‚ будто автор запутала сама себя. До 
греческой литерaтуры нет никакой литературы‚ – пишет она. –Я хочу ска-
зать‚ что нет в античности. Что касается до древнего Востока‚ то и там 
ее нет‚ но это и несущественно‚ потому что детство возникающего обще-
ства не может перенимать готовых образов общества дряхлеющего...О ней 
(греческой литературе) нельзя говорить‚ как говорят о продолжающейся 
литературе‚ хотя вся беда в том‚ что о ней говорят именно так. Понять 
автора трудно. Речь здесь о том‚ что литература средневековья и античная про-
делали сходный путь‚ но у средневековых писателей были предшественники – 
как раз антики‚ но они предшественников не имели‚ причем не потому‚ что их 
не было‚ а потому‚ что они были авторами ‚дряхлеющего общества’. Читателю 
становится понятным‚ что сходство в развитии античной и средневековой ли-

161	  Другая история литературы, s. 528.



( 116 )

P roměny       jazyka       a   l iteratury          v současn         ý c h  rusk    ý c h  te  x tec   h

тератур ничем не объяснимо. Автор это понимает‚ но признать не может: По-
лучается так: античная литература...подобна (за исключением ‚полисных’ 
сюжетов) любой европейской литературе – немецкой‚ английской‚ русской‚ 
французской [...] Античная литература возникала из фольклора. Нельзя 
игнорировать тот факт‚ что античной литературе не предшествовал 
никакой род литературы‚ ни своей местной‚ ни занесенной извне. Ведь толь-
ко начиная с эллинизма литература получает возможность опираться 
на предшествующую литературную традицию; архаическая и классичес-
кая Греция такой литературной традиции не имеют. Есть такая болезнь: 
шизофрения. У человека раздваивается сознание. То он рядом с вами‚ живет 
нормально и все понимает‚ то вдруг начинает в воздухе руками чертей ловить. 
История‚ разделенная на историю средневековья и историю античности‚ как 
раз и являет нам непрерывно примеры шизофренического бреда‚ вроде этих 
рассуждений об антинчой литературе: „Спрашивается: что же ей предшес-
твует? В научной литературе ответ на этот вопрос прекрасно разрабo-
тан. Правда‚ неверно названа сама область этого ответа. То‚ что до сих 
пор называлось историей религии‚ в английском понимании – фольклором‚ во 
французском – первобытным мышлением‚ следует обозначить совершенно 
иначе. И мышление-то это не первобытное‚ и фольклор этот еще не фоль-
клор‚ и‚ главное‚ эта религия вовсе не религия. Но дело не в этом...Теперь все‚ 
что я здесь сказала‚ я прошу забыть.“ 162

Citát je tak rozsáhlý proto, že má demonstrovat způsob konstruování textu: téma, 
citát, výklad, jeho zpochybnění. I když jde v podstatě o postupy vědecké, resp. argu-
mentaci běžnou i v literatuře faktu, jistý ironický a sebeironický nadhled činí z knihy 
D. Kaljužného a A. Žabinského i esteticky účinný artefakt, resp. výrazný příběh o pří-
běhu světové literatury „bez mýtů a iluzí“.

Deskripce lásky a vášně v literatuře (i v jiných druzích umění) opět dokládá to, že 
se podle scaligerovské chronologie lidstvo neustále vrací: od antického uznání ženské 
rovnoprávnosti až adorace k její kritice jako „hříšné nádoby“; podle autorů a jejich 
představ to není možné, neboť se nelze vracet do fází, které byly vývojem překonány 
(tedy Sapfó a Anakreon a další patří do středověké literatury).

Autoři dále tvrdí, že když se kdekoli mluví o renesanci, obrození apod., vždy jde 
o  chronologickou chybu: nejde tedy o  žádné, byť obohacující návraty, ale o  to, že 
renesance i to, co se má „znovu narodit“, byly vytvářeny ve stejné době (atraktivní 
a přesvědčivá je například paralela Chaucera a Apuleia i  jiných): „Мы поместили 
Ювенала на то место‚ какое он и должен занимать в современной хронологии. 
Вся разница между ним и Франко Саккети (которого мы цитировали перед 
ним) в том‚ что жили они в разных местах: один в Риме‚ находившемся тогда 
в ромейской (византийской) части Италии‚ другой – во Флоренции‚ в романс-
кой ее части. И писали – один стихами‚ другой прозой.“163

162	 Другая история литературы, s. 97–98.
163	 Другая история литературы, s. 138.



( 117 )

Historie         jako     provokativn           í  př  í bě  h

Stejně fascinující je sbližování ukázek 16. a  18. století v  případě otevřenosti 
a askeze sexuálního života. Jistá míra agrese je společná vášni a válčení. Na počát-
ku části Válka a moc v kapitolce Řada renesancí (Череда „возрождений“) autoři 
píšou: „Мы описали уже не раз‚ поясняя примерами: как только видите в исто-
рии какое-либо возрождение‚ так и знайте: перед вами хронологическая ошиб-
ка‚ зигзаг‚ когда имеется или перепутанное местами прошлое и будущее‚ или 
прямой повтор‚ отражение событий средневековья в прошлом‚ причем‚ бывает‚ 
неоднократное. Так‚ XV век‚ якобы возрождающий античность‚ сам повторяет-
ся в прошлом то как „каролингское возрожднеие“‚ то как „византийское“.164

Takto vnímají také homérskou Iliadu, tedy jako středověký produkt, neboť ti, 
kteří ji jako by napodobovali ve 13. století, byli podle autorů současníky tohoto tažení 
a obkličovací operace.

Rozsáhlé partie svého textu věnují autoři pokrokům mořeplavby a na vyobraze-
ních lodí dokládají časové doteky Féničanů, Řeků, Římanů, vikingů i Kolumbových 
karavel.

Podobné paralely (kapitola Žreci a filozofové, s. 289 n.) se týkají i grafiky, i když 
zde je věc složitější a nelze celý problém jednoduše uzavřít tím, že se latinka vyvinula 
z některých semitských písem.

V části o náboženství v literatuře se tvrdí, že celá historie evangelií, tedy působení 
Ježíšovo, se odehrává v době, do které situuje vznik tzv. turínského plátna se zachy-
cenými obrysy Ježíšovy postavy radiokarbonová analýza, tj. do poloviny 14. století 
našeho letopočtu.

Klíčem ke „svržení“ chronologie Josefa Scaligera z „parníku současnosti“ je úlo-
ha Byzance a  to, že podle autorů je „východní Řím“ (Byzantion, Byzantium, Kon-
stantonopolis) mnohem starší než italský Řím: Koloseum pokládají tedy za výtvor 
středověku, podle nich se v Římě nemohlo zachovat z antiky nic podstatného: Kon-
stantinopol je současníky popisována jako město plné kovových jezdeckých soch. 
Také příslušníci jiných kultur se chovali jako by netypicky a  nikoli podle dneš-
ních očekávání… svět se vyvíjel jinak a  naše chronologie (tedy scaligerovská) mu 
neodpovídá: „По нашей версии XII – первая половина XIII века и есть эпоха 
античности‚ смешения верований и культур‚ зарождения мировых религий‚ 
и ничего нет удивительного в том‚ что крестоносцы видят статую Аполлона‚ 
и что этой статуе поклоняются будущие (будущие!) мусульмане. В то же вре-
мя в описаниях имеется троица‚ Бог отец‚ Его сын и Богородица‚ причем‚ 
насколько можно судить‚ их изображения исполненны весьма художест-
венно. Приходится нам все время напоминать: человечество едино‚ история 
человеческой цивилизации цельна‚ последовательна и непрерывна. После 
происшедшего переворота в каком-либо сообществе людей (национальном‚ 
религиозном‚ профессиональном) новые идеи развиваются новыми поко-
лениями при отсутствии старых (ведь люди смертны)‚ но в момент-то само-
го переворота одно поколение живет и до и после него. Посмотрим на нашу 

164	 Другая история литературы, s. 191.



( 118 )

P roměny       jazyka       a   l iteratury          v současn         ý c h  rusk    ý c h  te  x tec   h

нынешнюю действительность: коммунисты обернулись антикоммунистами‚ 
бывшие замполиты‚ таскавшие пробравшиеся в воинскую часть попов за бо-
роды‚ целуют крест‚ спекулянты оказались столпами общества и обсуждают 
с президентом перспективы развития‚ пролетарии‚ производители матери-
альных благ‚ вымирают от нищеты. И всюду натыканы памятники дворянину 
Ленину‚ возглавившему в 1917 году пролетарскую революцию.“165 A pokračuje 
dále: „Энеида – эпос‚ основанный на мифе о переселении троянца (византий-
ца) Энея в Лаций (в латинскую землю‚ Италию), относится‚ по нашей хроно-
логии, к концу XIII – началу XIV века и повествует о перенесении столицы 
Византийской империи с Босфора в Италию. То есть рассказ идет о том‚ как 
вернувшиеся из Рима-на-Босфоре участники Крестовых войн строили Рим- 
-на-Тибере.“166 (Dokládá to přímo na konkrétní ukázce).

Jiná historie literatury je spekulativní práce své doby jako zklidnělý text, kte­
rý radikálně přehodnocuje autority. Tyto texty svou ironií, sebeironií a  tíhnu-
tím k  recesi překračují hranice „vážné“ literatury faktu a  směřují k  esteticky se 
manifestujícím textům, které se však ostře odlišují od tzv. badatelského románu 
(роман-исследование) právě silnější ironickou linií a výrazným vedením příběhu 
zaplněného desítkami textových dokladů. Svým způsobem je příznačným projevem 
postperestrojkové literatury období rozpadu SSSR, reflektující, sebezpytující skepsí 
a deziluzivním pojetím světa, v němž se prolíná prostor a čas. Ostatně jde o kategorie 
zaměnitelné: v „chybné“ scaligerovské chronologii je často různost toposu, kde dílo 
vzniká, důvodem jeho časového odkladu.

Jiná historie literatury se v širších souvislostech řadí k tvorbě tzv. fantastů, kteří 
jako diletující autoři literatury faktu či k beletrii tíhnoucí produkci pokoušeli o prů-
nik do strnulé vědy. Na jednom pólu stojí Erich von Däniken se svým průkopnickým 
dílem Vzpomínky na budoucnost (Erinnerungen an die Zukunft, 1968, čes. v překla-
du Ludvíka Součka o rok později), na druhém autoři snažící se o důslednější belet-
rizaci, kdy se zcela zjevně smazává rozdíl mezi faktem a fikcí. Takto „klamal tělem“ 
právě Ludvík Souček (1926–1978), jenž tak často vytvářel pseudobeletrii nebo pseu-
doliteraturu faktu: buď vycházel z beletrizace dokumentaristiky (zejména Tušení stí-
nu, 1974, a Tušení souvislostí, 1984), nebo naopak z dokumentarizace beletrie (např. 
slavná trilogie Cesta slepých ptáků, 1964, Runa rider,1967, a Sluneční jezero, 1968). 
Na pólu esteticky hodnotných textů pak stojí Michal Ajvaz (roč. 1949) s jeho fiktivně 
dokumentárními prózami (Druhé město, 1993, Tajemství knihy, 1997).167

Jiná historie literatury je současně jinou teorií poznání, snažící se proniknout 
za clonu rigidních schémat i estetickými prostředky, i když nepředstírá pochybnosti. 

165	 Другая история литературы, s.429.
166	 Другая история литературы, s.432.
167	 Tento typ literatury jsme nazvali prózou nebo žánry virtuální autenticity a existenciálního zne-

jistění; srv. I. Pospíšil: Žánry virtuální autenticity a existenciálního znejistění: domov a svět, in: 
Libor Pavera a kol.: Žánry živé, mrtvé, revitalizované. Slezská univerzita, Opava 2006, s. 213–
236, zkráceně jako Próza virtuální autenticity a existenciálního znejistění, in: Slavica Litteraria 
2006, X 10, s. 5–20.



( 119 )

Historie         jako     provokativn           í  př  í bě  h

Jde o poznání, ale také o jeho emotivní reflexi: „Всякий‚ выступая в роли автора 
исторического исследования‚ должен помнить о том‚ что не все документы най-
дены‚ открыты и опубликованы‚ а потом не может он претендовать на владение 
окончательной и непреложной истиной. В любом случае читатель встречается 
лишь с одной из возможных трактовок истории. Приходит время‚ и какие-то 
материалы объявляются фальшивкой или хорошо продуманной мистифика-
цией; напротив‚ другие – „басни“‚ „выдумки“‚ „заблуждения современников“ 
– вновь используются наукой для построения нового варианта прошлого [...] 
Непонятно‚ как историки могут представить себе одновременно великолепную 
литературу и ничтожное искусство‚ высокую науку и низкую мораль‚ техноло-
гическую армию и отсутствие производственной базы. Мы стараемся выстро-
ить версию‚ в которой не было бы таких непонятностей. И все же‚ переделывая 
свою версию‚ кажущуюся нам более стройной и логичной‚ нежели традицион-
ная‚ мы следуем принципу: пока традиционная версия окончательно не опро-
вергнута‚ ее не следует отвергать.“168 

Jiná historie literatury je také součástí všeobecného tažení historiografie smě-
rem k  jejím kořenům, tedy k  příběhu dějin (historia), jak se projevuje například 
v americké historiografii druhé poloviny 20. století169 , ale také v mikrohistorii a his-
torii všedního dne. Pro literárněvědnou typologii textů je podstatné, že svádí histo-
rické poznání k literárnímu – nikoli naopak, že dějiny obecné chápe na pozadí nebo 
dokonce jako odvozené z dějin literárních, neboť i obecné dějiny chápe především 
a do značné míry jako dějiny textů, že člověka chápe na pozadí jeho textových mani-
festací, často jediného historického pramene, jenž je alespoň trochu reálný. Ostatně 
historikové často opovrhující filologií jako něčím služebným nemají v ruce často nic 
jiného než texty, na nichž svou vědu konstituují, často nevědouce nic než to, co jim 
texty sugerují: lžou tyto texty, nebo mluví pravdu? Většinou to vůbec nevíme nebo se 
to dovídáme nepřesně a krajně obtížně či nepřímo.

Text Jiná historie literatury líčící jiné texty je tak literárním a žánrovým proje-
vem – pseudofikcí a pseudofaktem – postmoderního „znejistění“ lidské civilizace, 
která se opět ocitá na jedné z osudových křižovatek ohrožována jak degenerací vlast-
ního rodu, tak hrozbami zvnějšku, jež přesahují její dnešní percepční schopnosti. Je 
příkladem toho, že kreativní impulsy vznikají ponejvíce v podobě „vysrážení“ na hra-
nách tradičních literárních žánrů: hraniční epochy přejí hraničním žánrům a zájem 
o žánry je podle některých teoretiků již znakem literárního, kulturního a snad i civi-
lizačního vzestupu, nebo nového počátku. Nebo alespoň naděje na něj.

168	 Другая история литературы, s. 526.
169	H . White, Metahistory. The Historical Imagination in Nineteenth-Century Europe, Baltimore 

– London 1973.


