
Pospíšil, Ivo

Hledání nových poloh

In: Gazda, Jiří; Pospíšil, Ivo. Proměny jazyka a literatury v současných ruských
textech. Vyd. 1. Brno: Masarykova univerzita, 2007, pp. 120.140

ISBN 9788021044265

Stable URL (handle): https://hdl.handle.net/11222.digilib/123720
Access Date: 29. 11. 2024
Version: 20220831

Terms of use: Digital Library of the Faculty of Arts, Masaryk University provides access to
digitized documents strictly for personal use, unless otherwise specified.

Digital Library of the Faculty of Arts,
Masaryk University
digilib.phil.muni.cz

https://hdl.handle.net/11222.digilib/123720


( 120 )

I X .  H l e d á n í  n o v ý c h  p o l o h 

(Ivo Pospíšil)

Typologie textů tak, jak jsme se jí zabývali v předchozích partiích, musí být pro počá-
tek 21. století doplněna novými charakteristikami. Nejsou zcela nové, vznikají již 
v 90. letech 20. století a hlubinně navazují na jevy, které se v průběhu 19. a 20. stole-
tí disperzně vyskytovaly v podstatě ve všech evropských literaturách: regionalismus 
byl ostatně jevem typickým i  pro počínající realismus a  později naturalismus, ale 
objevuje se také v literárním neoklasicismu 20. století a v ideologicky vyhraněných 
projevech moderní literatury, např. katolické orientace navazující na pseudobarokní 
poetiku. Tento rys jsme v nových souvislostech nazvali kulturně areálovým aspek-
tem literárních textů. V ruském prostředí je to jev zatím jen málo doceněný: jde totiž 
také o podobu ruštiny jako literárního jazyka, která je jiná v ruskojazyčných komu-
nitách v Ukrajině, v Bělorusku, v Baltii či Pobaltí, tedy nyní v třech samostatných 
státech, nebo v ruské Sibiři, v bývalé sovětské Střední Asii apod. Současně však z lite-
rárněvědného hlediska jde o areálový pohled na ruskou literaturu, tedy i o podobu 
textů. Příklad běloruského kulturně areálového hlediska uvádíme níže.

Další tendencí je prolínání naučného a uměleckého typu textu, který označujeme 
slovním spojením „na pomezí estetiky a beletrie“. Je to v podstatě příklad hodno-
tového prolínání charakteristického pro postmodernismus, kde se tzv. vědecký styl 
– alespoň v literární vědě – často nahrazuje volnějším esejistickým a vědecko-popu-
lárním nebo se jejich hranice stírají: je to tlak, jenž se projevuje de facto všude, ale 
výrazněji u osobností, které současně samy píší beletrii a reflektují literaturu jako 
literární kritici, historici nebo teoretici. Jako příklad jsme zvolili tvorbu petrohrad-
ského filozofa, estetika a prozaika Alexeje Grjakalova.

Dalším typem může být tzv. vnitřní emigrace, jenž se mylně pokládá jen za znak 
minulosti: zdá se, že je silná i na počátku 21. století a tento postoj se realizuje v lite-
rárních textech. Vycházíme z významu užitém M. Bátorovou v její knížce o P. Straus-
sovi a na dvou příkladech ukazujeme situaci v dnešním Rusku.	

А) Kulturně areálové hledisko

Areál Běloruska je také součástí vztahů středoevropských kultur, resp. kultur střední 
Evropy v širším slova smyslu s rozsáhlým středoevropským zápolím či týlem, k němuž 
patří jak východoevropský, tak jihoevropský a západoevropský areál. V tomto smyslu 
se jako vrcholně aktuální jeví studium středoevropského a východoevropského areá­
lu, zvláště toho, který současně tvoří týl areálu baltského či pobaltského (Baltie), 



( 121 )

H l ed  á n í  nov   ý c h  po  l o h

a  to je právě případ Běloruska vtahovaného do kontextu ruského či velkoruského 
a současně do polsko-litevských souvislostí a také – spíše volně a životními osudy 
tvůrců – do střední Evropy.170 V tomto ohledu má česká literatura, přesněji české 
kulturní prostředí to štěstí, že na jeho území došlo k dvěma významným událostem, 
které spojují české země se dvěma východoslovanskými „menšími bratry“ Ruska 
– Ukrajinou a  Běloruskem: v  Gramatice české (1551–1571) Jana Blahoslava (nar. 
1523 v Přerově, zemřel 1571 v Moravském Krumlově) najdeme první autentický zápis 
uceleného moderního ukrajinského textu jedné z četných dum, ukrajinštinu poprvé 
z lingvistického hlediska prohlásil za samostatný jazyk Josef Dobrovský, ukrajinskou 
(maloruskou) poezii do své antologie Slovanské poezije (Brno 1874) zařadil brněn-
ský tiskař a polyglot František Vymazal a Praha se stala místem vydání díla tradičně 
pokládaného za počátek novodobé běloruské literatury – Bivlija ruska Francyska 
(Francišaka Heorhije) Skaryny.

Francisk Heorhij Skaryna (asi 1490 Polock – 1551 Praha), běloruský humanista, 
vědec, lékař a filolog, zakladatel východoslovanského knihtisku, byl pravděpodobně 
pokřtěn podle ortodoxního obřadu, jméno Francisk obdržel patrně při druhém křtu 
katolickém. R. 1498 byl totiž v Polocku (Polacku) založen katolický klášter (jak uvádí 
V. A. Čamjarycki). Nicméně problematika jeho tzv. druhého křtu zůstává dosud ote-
vřená. F. Skaryna (Skorina) se vzdělával v tradičních centrech humanismu – v Kra-
kově a italské Padově – a patřil podle některých názorů k širokému proudu pozdní 
východoslovanské renesance, k osobnostem renesančního titánského vzepětí, ovlá-
dal tehdejší lékařství, přírodní vědy, filozofii a filologii; v Praze pracoval jako botanik 
královské zahrady a zde také pravděpodobně zemřel. Jeho první tiskařská aktivita je 
spojena v vydáním Žaltáře (Псалтырь, 1517), poté vydal v Praze v letech 1517–1519 
v překladu 22 biblických knih pod názvem Бивлия Руска – ta se objevila ještě před 
překladem Lutherovým. Jeho grafická řešení měla podle názoru odborníků dobově 
špičkovou úroveň.171 Je snad i symbolické, že Skarynovy překlady vydávané v Praze 
v  podstatě koincidují s  počátky reformace, která dala podnět k hlubokým promě-
nám náboženského života vůbec, jež později svým způsobem zasáhly i území Polska 
a Běloruska: nešlo pouze o katolickou církev, ale obecně o opravné tendence, které 
se staly pevnou součástí evropského náboženského života.

Běloruská literatura patří k slovanským literaturám, které se vyvíjely v nové době 
jen postupně a v podstatě vyrůstaly z bělorusko-polské biliterárnosti. I když její koře-
ny se tradičně spojují – jako u všech východních Slovanů – s literaturou Kyjevské 

170	 Zájem o střední Evropu dokládá např. periodikum Arche (texty V. Havla, J. Kratochvila, M. 
Viewegha i diskusní politologické a religionistické studie).

171	 Edice: Pradmovy i pasljasloui (1969), Biblija (1996). Viz Francysk Skaryna: Žyccjo i dzejnasc’: 
Pakazal’nik litaratury. Minsk 1990. Čalavek sonca – Francysk Skaryna. Minsk 1994. Slounik 
movy Skaryny. Minsk 1994. Odborníkem, který se v nové době Skarynou z řady hledisek zabývá, 
je Aleh Lojka (nar. 1931 v Slonimi v Hrodněnské oblasti), běloruský básník, prozaik a literární 
kritik, univerzitní představitel oboru a vedoucí akademického spolku Uzljot (1964–1989), pro-
fesor a doktor filologických věd, básník, ale také autor historického románu Francysk Skaryna 
(1990) a novely Skaryna na Hradčanach (1990), komparatista (Adam Mickevič i belaruskaja 
litaratura, 1959) a překladatel.



( 122 )

P roměny       jazyka       a   l iteratury          v současn         ý c h  rusk    ý c h  te  x tec   h

Rusi a pak s nárazníkovým územím mezi východními a západními Slovany a Bal-
ty v těsném doteku germánské, resp. německé christianizační středověké expanze, 
novodobá fáze je spjata v 19. století především se vztahem k polskému písemnictví. 

Stejně jako jiné slovanské literatury je její vývoj jen povlovný a nemá zdaleka tak 
razantní kontakt s tehdy vůdčími evropskými literaturami, jako je tomu v případě 
ruské literatury, která od Ivana IV. Hrozného a hlavně pak od prvních Romanovců 
s  vrcholem za Petra I. expandovala přímo do severní a  západní Evropy (Švédsko, 
Nizozemsko,Velká Británie), odkud Rusko přebíralo nejen organizaci státního života 
(zejména ze Švédska), ale také materiální a duchovní kulturu (Nizozemsko, Anglie). 
Tak se stalo, že úloha středoevropského mostu k dalším Slovanům a jiným národům 
Evropy zůstávala Ukrajině a  Bělorusku: ostatně jejich publikační centra – kromě 
Ruské říše – ležela na území tehdejšího Rakouska a později Rakouska–Uherska, tedy 
například v Praze, Budě, Krakově apod. Tíhnutí Bělorusů k střední Evropě, které se 
projevuje v publicistické a překladatelské činnosti zejména dnešní kulturní a poli-
tické opozice, tu sílí, tu slábne, a  je spíše projevem tíhnutí k  střední Evropě jako 
kulturnímu, duchovnímu prostoru, k modelovému centru, které svou multietnicitou 
a multikulturalitou nejlépe vyjadřuje tranzitivní polohu Běloruska v dnešní Evropě, 
tedy působit jako mediátor mezi evropským Východem, Západem a Severem: tako-
vou úlohu má do jisté míry i Slovensko (ve vztahu k východním a jižním Slovanům), 
resp. Slovinsko (ve vztahu k Balkánu a střední Evropě). 

Slovanské literatury neměly stejný vývoj: na jedné straně je tu česká literatura 
s vrcholem v gotickém básnictví, poněkud i v humanismu a baroku, polská s vrcho-
lem v tvorbě renesančně humanisticko-barokní, na druhé straně jiné vývojové para-
digma jihoslovanské zasažené osmanskou invazí a východoslovanské oddělující se 
od slovanského Západu církevním schizmatem a mongolským vpádem, z něhož se 
od 18. století výrazně vyděluje ruská literatura svým přímým utkvěním v západoev-
ropském modelu.

Na rozdíl od ruské literatury je ukrajinská a ještě více běloruská literatura spo-
jena a spojována se středoevropským prostorem. Například když roku 1863 podnikl 
budoucí slavný ruský spisovatel N. S. Leskov jako novinář cestu do Evropy, jel tam 
pro Rusy zcela netradičně přes Kyjev, Halič (Krakov) a Prahu do Paříže: běžná ruská 
cesta vedla takřka vždy skrze Východní Prusy (Ostpreussen) a Berlín. V Leskovově 
případě to bylo dáno jeho životním příběhem, jeho autodidaktismem a vazbami na 
Ukrajinu, resp. Polsko (Leskov nedostudoval gymnázium v Orlu, neznal francouzsky 
ani německy, zato však ukrajinsky a polsky, zabýval se ikonomalbou a starověrec-
tvím, pobýval v tehdy multikulturním Kyjevě s jeho Ukrajinci, Rusy, Poláky, Němci, 
Židy a  Armény, chodil zde na univerzitní přednášky svého strýce, navíc měl emi-
nentní zájem o západní Slovany, což se pak projevilo amatérským studiem češtiny 
a nečetnými překlady z J. V. Friče a B. Němcové).

Faktem zůstává, že běloruská literatura se podobá jiným, „menším“ slovanským 
literaturám, včetně české a slovenské svým samostatným vývojovým paradigmatem, 
řekl bych svou přerývaností, diskontinuitně kontinuitní evolucí: počátky jsou v Kyjev-
ské Rusi, pak zase nové počátky s jistou matnou návazností v období humanisticko- 



( 123 )

H l ed  á n í  nov   ý c h  po  l o h

-reformačním, pak sporadické texty v 19. století s pozdějším vrcholem v našanivském 
období na počátku 20. století, v moderně, novorealistické poetice druhé poloviny 20. 
století, snad místy i v postmoderně.

Východoslovanská jazyková tripartice vznikla v  hloubi východoslovanského 
areálu již před vznikem prvního státu východních Slovanů a  pak v době Kyjevské 
Rusi, kdy se utváří ze známého Šachmatovova shluku tří dialektů (severního, jižního 
a středního); k běloruské delimitaci došlo na západě východoslovanského areálu ja-
zykovým protnutím dialektového severu a jihu. Mocensky docházelo k postupnému 
vyčlenění zejména v době tzv. feudální rozdrobenosti, tj. politické decentralizace, kdy 
se objevuje specifikum haličsko-volyňské a polocko-smolenské. Běloruská národně 
literární identita tak vyrůstá z regionalismu literatury Kyjevské Rusi v polocko-smo-
lenském literárním centru. Prvními texty, které vůbec možno spojovat s  počátky 
staroběloruské literatury, když nepočítáme její účast na synkrezi východoslovanské 
koiné kyjevského typu, jsou hagiografie Avraamije Smolenského a Jefrosinie Pola-
cké (Polocké) z 12.-13. stol. a Choždenije Ihnatija Smoljanina (14. stol.). Ke skutečné 
a  viditelné delimitaci běloruského celku z  východoslovanské kulturní kolébky ky-
jevskoruské však dochází – podobně jako v případě Ukrajiny, ale nikoli tak výrazně 
a jednoznačně – ve 14.-16. stol. souběžně s posilováním moskevského centra a jeho 
mocenskými úspěchy a se sílícím podílem východních Slovanů na utváření nového 
mocenského celku – Velkoknížectví litevského, což pak přináší změny jazykové, ná-
boženské i kulturní. 

U počátků skutečného běloruského literárního svérázu stojí – stejně jako v pří-
padě letopisu haličsko-volyňského u Ukrajinců – kroniky, konkrétně Letopisec vel-
koknížat litevských a Bělorusko-litevský letopis 1446. V souvislosti se začleněním 
běloruského území do litevského celku vznikly i právní dokumenty (Statuty Velkok-
nížectví litevského, 1529, 1566, 1588). Nicméně první osobnostní počátky běloruské 
literatury jsou spjaty – stejně jako u psané slovesnosti ukrajinské – s českým pro-
středím a s renesancí, humanismem a reformací ve spojitosti s pražským působe-
ním zmíněného F. Skaryny. Celkově v období humanisticko-renesančním se zárodky 
reformační kritiky církve je na běloruském teritoriu zcela pochopitelně více dění, 
neboť tlaky litevsko-polské, a tedy evropské, jsou tu silnější než na Ukrajině a také 
náboženský život je pestřejší – svou úlohu tu sehráli i polsko-běloruští protestanti 
Symon Budny a  Vasil Cjapinski působící v  druhé polovině 16. století. První rene-
sanční básní, byť psanou latinsky, je Píseň o zubrovi M. Husouského. Nepochybně 
klíčová úloha tu připadla trojdomému literátu barokní doby Simeonu Polockému po 
právu řazenému i do ruské a ukrajinské literatury. 

Poté literární dění na území Běloruska ochabuje v  souvislosti s  posilováním 
kulturní úlohy Polska, německého baltského regionu a carského Ruska. I když bylo 
Bělorusko od trojího dělení Rzeczi pospolité součástí carského Ruska, jazykově 
a kulturně patřilo zřetelně do polské zóny: tlak carských úřadů tak k totální poloni-
zaci připojil masivní rusifikaci a roku 1840 byl za Mikuláše I. zakázán i sám název 
Bílá Rus a nahrazen národnostně neutrálním termínem Severozápadní kraj. Těžký 
úder zbytkům běloruské kulturní svébytnosti uštědřila porážka polského povstání: 



( 124 )

P roměny       jazyka       a   l iteratury          v současn         ý c h  rusk    ý c h  te  x tec   h

polsko-běloruští literáti se tohoto hnutí v značném počtu zúčastnili a carismus jako 
odvetu zakázal tisknout v běloruštině. 

Nové počátky navázaly na ukrajinskou travestijní tradici klasicisticko-osvícen-
ského typu konce 18. a  počátku 19. století, konkrétně na Kotljarevského Aeneidu 
(Enejida navyvarat), a parodickou poému (Taras na Parnase). Definitivní pozdní 
národní revitalizace tak povlovně probíhala až v druhé polovině 19. století v sepětí 
s celkovou liberalizací ruského carského režimu po porážce v Krymské válce v druhé 
polovině 50. let a později (silná polsko-běloruská biliterární skupina v čele s U. Syra-
komlou, J. Čačotem a A. Vjaryhou-Dareuskim). 

Rozmach prožívá běloruská literatura od 10. po 30. léta 20. století. Na počátku se 
zdálo, že porážka ruského carismu a s ním – alespoň načas – velkoruského šovinismu 
povede ke skutečnému osvobození a obrození běloruského národa a k rozvoji všech 
druhů umění a literatury zvláště. Běloruský literární život se v tom podobal ruské-
mu a ukrajinskému: vzniká skupina Maladnjak, později elitní a umírněně kulturní 
Uzvyšša; běloruský literární život probíhá na území Ruska a SSSR, Polska a Litvy, ale 
také v rozlehlé běloruské diaspoře. Počátky běloruské emigrace sice sahají až do 15. 
století k výnosu Kazimíra IV. z roku 1447, který povoluje šlechtě opouštět vlast, aby 
„nabyla většího štěstí“, ale fakticky jde nejprve o postupnou a posloupnou emigraci 
jako dobrovolnou účast na ruské kolonizaci Kavkazu, střední Asie a Sibiře, později 
o emigraci ekonomickou a politickou (zejména v souvislosti s polským povstáním 
r.  1863). Dílem do vyhnanství, dílem dobrovolně se emigrace zvětšuje od sklonku 
19. století a na počátku 20. století; ve spojitosti s běloruským národním obrozením 
vznikají i  první zahraniční běloruské spolky, mj. Kryvicki vjazok (1868), Homan 
(1884 v Petrohradě) a Belaruskaje Studenckaje zjamljactva (ve Varšavě, 1908–1914). 
První světová válka a následné ruské revoluce, zejména bolševická, podnítily maso-
vou emigraci na Litvu, do Lotyšska, Polska, USA, Francie a Československa. 

Najdeme tu i poněkud delikátní historický rámec: roku 1939 se řada Bělorusů 
podílela na sovětské okupaci tehdy polské západní Bělorusi, za války bylo evakuo-
váno 1,5 milionů Bělorusů do Ruska, pak byl deportován značný počet do Německa, 
dobrovolně odešli roku 1944 ti, kteří se zúčastnili kulturního života za německé oku-
pace a uviděli v německé okupaci možnost běloruského národního osvobození; řada 
z nich pak po válce studovala na Svobodné univerzitě v Mnichově a jinde ve světě.

 Jestliže studujeme specifický vývoj běloruské literatury a ji samu pak jako kul-
turní a umělecký typ v srovnávacím aspektu, nemůžeme opomenout také již nazna-
čené sporné momenty nebo – jak již uvedeno – delikátní situace. Máme tu na mysli 
Masarykovu tzv. Ruskou akci, jejíhož dobrodiní užívala – mezi jinými východní-
mi Slovany – i  řada Bělorusů, a  pak čtyři měsíce druhé Česko-slovenské republi-
ky (1938–1939) a  zvláště Protektorat Böhmen und Mähren (1939–1945), v  němž 
fungovaly a prosperovaly běloruské emigrantské instituce. Ukažme si tuto delikát-
nost na příkladu slavné běloruské básnířky Larysy Henijuš (za svobodna Miklaše-
vič, narozena roku 1910 ve vesnici Žlobaucy v Hrodněnské oblasti – zemřela 1983 
v městečku Zelva). Za první světové války rodina prchá z domova a vrací se až roku 
1919. Roku 1928 absolvovala polské gymnázium, v roce 1937 odjela do Prahy, kde 



( 125 )

H l ed  á n í  nov   ý c h  po  l o h

její manžel I. Henijuš studoval na Karlově univerzitě medicínu. V emigraci se zapo-
jila do činnosti běloruských organizací, pracovala v  sekretariátu úřadu Běloruské 
lidové republiky. Za německé okupace publikovala v novinách Ranica a Belaruski 
rabotnik a v časopise Novy šljach. Roku 1948 byla zatčena agenty NKVD a dopra-
vena do Minska, kde byla odsouzena na 25 let nucených prací. V roce 1956 byl trest 
zkrácen na osm let a mohla se vrátit do oblasti Hrodna, kde až do konce života žila 
ve vesnici Zelva, aniž se stala sovětskou občankou. Delikátnost – kromě činnosti, 
která mohla být v Protektorátu Čechy chápána jako nepřátelská – spočívá například 
již v emblematickém faktu, že její první básnická sbírka vyšla v Praze pod názvem 
Ad rodnych niv v podstatě v době heydrichiády spojené s genocidními tendencemi 
německého okupačního režimu vůči Čechům. To nicméně nemění nic na tom, že 
je to klíčová postava běloruské poezie, ani to, že nelze demagogicky spojovat různé 
roviny – národní, politickou a tvůrčí.

Středoevropské tradici je blízká zejména běloruská moderna, zjevná je futuris-
tická poetika u M. Čarota, impresionismus u U. Dubouki, imažinismus u J. Pušči 
a T. Kljaštorného, prvky existencialismu u K. Čorného, dílem u nesmírně činorodého 
a univerzálního organizátora a politika V. Lastouského. V jistém smyslu existenciální 
model literatury se projevuje u V. Bykava, A. Adamoviče, V. Kazka, U. Karatkevi-
če, I. Ptašnikava a A. Kudravce. Modernistický diskurs se manifestuje v dramatice 
A.  Makajonka, F. Aljachnoviče a  zejména A. Razanaua: běloruský modernismus 
nevystupuje v čisté podobě, je značně časově opožděný za vývojem v okolních zemích, 
koexistuje s jinými proudy i v rámci jednoho díla nebo díla jednoho autora (realis-
mus či novorealismus, romantismus a novoromantismus apod.). Období glasnosti 
a  perestrojky vyvolalo obrodné snahy i  v  Bělorusku: významným reprezentantem 
tohoto hnutí byl zejména spisovatel A. Adamovič.

Běloruský postmodernismus je až záležitostí 90. let 20. století, i když jeho počát-
ky sahají do 80. let – na rozdíl od ruského, který začíná vlastně na sklonku 60. let 
a některými předchůdci mnohem dříve (V. Nabokov). 

Běloruská literatura se od poslední dekády 20. století ocitala a ocitla v centru 
politického boje dvou koncepcí a  dvou způsobů vlády, což se projevuje v  činnosti 
politické i literární opozice a také v jejích periodikách – to je však tematika přesahu-
jící naši úvahu. 

V česko-slovenském prostředí se z běloruské literatury zatím ujaly dva proudy. 
Jeden je spjat s běloruským národním obrozením počátku 20. století, s díly bělorus-
kých klasiků Janky Kupaly a Jakuba Kolase, kdy jde o tendenci literárněhistorickou 
a  řekl bych spíše pietně přijímající našanivce jako emblém vnitřních běloruských 
procesů v podstatě romantické a novoromantické povahy, druhý proud je již hlu-
binněji přijímaný a souvisí s jevem, který jsme jinde nazvali „běloruská škola váleč-
né autenticity“, jevem spjatým se specifickou běloruskou novorealistickou poetikou 
s centrem ve válečném tématu, ale i v současnosti tak, jak je prezentovali např. Vasiľ 
Bykav, Anatol Kudravec, Ivan Melež, Ivan Ptašnikau, Aleś Adamovič, s emblémem 
běloruské krajiny zaplavované deštěm, obetkané mlhou, močálovité, kde slunce se 
jen občas prodere temnými mraky – tak zapůsobila běloruská literatura v česko-slo-



( 126 )

P roměny       jazyka       a   l iteratury          v současn         ý c h  rusk    ý c h  te  x tec   h

venském prostředí svým poetologickým svérázem ve zkratce vyjadřujícím niterné 
problémy národní komunity.

Kdybychom na tomto základě chtěli dojít k pramenům běloruské literatury jako 
kulturního a uměleckého typu, došli bychom zhruba k třem větvím:
1)	 klasicisticko-osvícenské heroikomice a  travestijnosti inspirované ukrajinskou 

tradicí;
2)	 preromantické, romantické a  novoromantické folklórnosti prezentované mj. 

narativními formami spojujícími běloruskou a polskou literaturu (gawęda);
3)	 panromantismus syntetizující romantismus i  novoromantické proudění jako 

projev bělorusko-polské biliterárnosti.
Pokud jde o orientaci běloruské literatury napínané – stejně jako celé národní 

společenství – do několika stran, tedy na Západ, Východ, Sever, ale také na jihozá-
pad směrem ke geografickému a hlavně kulturnímu a duchovnímu fenoménu střed-
ní Evropy, je zřejmé, že jde o osud nelehce se konstituujícího tranzitivního pásma 
s  nevyhraněnou identitou, jejímž společným jmenovatelem je – spíše než jazyk – 
národ a stát.172 V tomto specifickém běloruském a šířeji bělorusko-litevsko-polském 
a s transcendencí středoevropském kontextu se realizuje ruština jako literární jazyk. 
Je tu ještě jedna důležitá diachronní okolnost, totiž zprostředkovací úloha území 
dnešního Běloruska a Ukrajiny: skrze ně se do Ruska dostávaly poetologické podněty 
ze západní Evropy (polskou cestou) a zásadně dominovaly až do reforem Petra I.173

Příkladem reflexe tohoto specifika mohou být některé studie z nedávno vydaného 
minského rusistického sborníku (2006).174 Především je zřejmé, že přítomný svazek je 
rozeklaný do dvou větví: jednak často objevuje zasutá a neprávem opomíjená témata 
a jejich nositele, jednak se vrhá razantně vstříc novým jevům, jež jsou současně generační, 
módní a ovšem příznakové, svědčící o významných posunech uvnitř ruské literatury 
20. a 21. století. Současně se v řadě statí objevuje to, co činí tento sborník specificky 
běloruským, resp. rusko-běloruským, tedy určité momenty spjaté s areálem, jenž se 
nábožensky pohyboval od pravoslaví přes uniatství ke katolicismu, dílem i k protes-
tantismu, a geopoliticky od Kyjevské Rusi k Rzeczi pospolité a k Ruské říši.

Toto široké rozpětí a  nádech areálového specifika je znát ze studie Ljudmily 
Zarembové (zabývá se staroruskou literaturou v  kultuře východních Slovanů) 
Слово о полку Игоря Сваятославича Я. О. Пoжарского в русской критике 
1820–1830-х годов. Především je dobré se opřít o bibliografické heslo z roku 1820, 
jež uvádí, a kde se o Jakovu Osipoviči Požarském mluví jako o spisovateli a překla-
dateli; rozpětí jeho odborné činnosti je neobyčejné: ruská gramatika, ale také heb-

172	 Viz Antologii běloruských povídek. Uspořádal Sjarhej Smatryčenka. Větrné mlýny, Brno 2006.
173	 Viz A. Lappo-Danilevskij: Politische Ideen in Rußland des 18. Jahrhunderts. История полити-

ческих идей в России в XVIII веке в свзяи с общим ходом развития культуры и политики. 
Bausteine zur slavischen Philologie und Kulturgeschichte, Neue Folge, Bd. 1. Предисловие 
М. Ю. Сорокиной. Подготовка текста М. Ю. Сорокиной при участии К. Ю. Лаппо-Дани-
левского. Böhlau Verlag, Köln – Weimar – Wien 2005. Viz také naši recenzi: Potřebná edice 
o ruském myšlení. Slavica Litteraria, X 9, 2006, s. 326–327.

174	 Научные труды Кафедры русской литературы Белорусского Государственного Универ-
ситета‚ вып. IV‚ „РИВШ“‚ Минск 2006.



( 127 )

H l ed  á n í  nov   ý c h  po  l o h

rejská mluvnice; jeho „masterpiece“ je však právě analyzovaný novoruský překlad 
Slova o pluku Igorově, který připravoval hrabě N. P. Rumjancev (překlad byl vysoce 
ceněn, ale měl i své ostré kritiky – Šiškova, Hanku, Dobrovského aj.). V současné 
rusistice, zejména ruské, tedy i rusko-běloruské, nepřekvapí, že Slovo je jaksi auto-
maticky bráno jako autentický středověký text; někteří jej dokonce vztahují přímo 
k dataci tzv. letopisné povídky, tj. k roku 1185. Požarského překlad je z roku 1819: 
o tzv. originále Slova se mluví jako o realitě. Nebudeme tu dále argumentovat; jen 
připomeneme knihu Jakobsonova amerického žáka Edwarda Keenana Josef Dob-
rovský and the Origins of the Igor‘ Tale (Harvard University Press 2003), v níž se 
podniká seriózní filologický i „detektivní“, tedy věcný, ale i psychologicko-investiga-
tivní rozbor; musím připustit, že některá data přítomné stati L. Zarembové jako by 
nepřímo potvrzují Keenanovy vývody, zejména tzv. polsko-běloruskou stopu, která 
je podle Keenana vlastně stopou českou (uvádí např. slovo „zegzica“, čes. žežulka, tj. 
kukačka, ukraj. zozulja; podle E. Keenana je předpokládaným autorem Slova J. Dob-
rovský).175 Autorka se přidržuje mýtu o ztrátě (shoření) rukopisu roku 1812, nicméně 
její stať jako celek je vážným pokusem zhodnotit překlad očima dobové ruské kri-
tiky (novoruský překlad byl pořízen z tištěného vydání 1800). Ze stati podprahově 
vyplývá, že Slovo bylo zcela zřetelně v ohnisku ruského státního zájmu. Rumjancev 
byl sponzorem překladu, který pomáhal vytvářet „jiný život“ pravděpodobně nikdy 
neexistujícího originálu, dostal za něj briliantový prsten; překlady se ovšem pořizo-
valy také v Polsku a jinde a podílely se na nich výrazné osobnosti – to nemohla být 
náhoda; Slovo se od svého vydání r. 1800 a zejména po roce 1812 (Vlastenecká válka) 
stalo součástí ruské imperiální politiky; příklad Jakova O. Požarského, jenž měl – jak 
známo – smysl pro jazyk krásné literatury, ukázal také na spojitosti, které mohou být 
z hlediska současného – byť někde tabuizovaného – poznání důležité.

L. D. Baškirov ve stati Историческое и биографическое начала в творче
стве Ф. М. Достоевского ukazuje na složitosti vztahu biografie a historie v žánru 
„rodinné kroniky“ (S. T. Aksakov); spojení „letopisu“ a  „rodinné kroniky“ je zřej-
mé (mimochodem již v tom, že je to „histoie“, „storia“, „story“, tedy příběh lokální 
i totální – o tom již bylo napsáno mnoho). Baškirov se vrací k známé skutečnosti, že 
Dostojevští žili na počátku 16. století v Pinském knížectví (vesnice Dostojevo) a že 
viděli rozpad východoslovanské pravoslavné komunity pod tlakem úřadů a katolíků 
(Stefan Ivanovič Dostojevskij); slušelo by se ovšem také poznamenat, že původně 
patřili k  litevským Tatarům. Litevsko-běloruská stopa Dostojevského rodu a  jeho 
historicita, téma podstaty pravoslaví a rozkolu (rozmluva Myškina a Rogožina o sta-
roobřadectví v Idiotovi) je v tomto smyslu klíčová. 

Hledání „běloruské stopy“ v ruské literatuře a zvýrazňování regionálního rázu či 
„poznamenání“ ruské literatury je pro tyto přístupy příznačné. Jsou dokladem sou-
časné diverzifikace metod a změn akcentů.

175	 Viz I. Pospíšil: Slovo o pluku Igorově v kontextu současných výzkumů: Keenanova hypotéza 
a její souvislosti. Slavica Slovaca, roč. 42, 2007, č. 1, s. 37–48.



( 128 )

P roměny       jazyka       a   l iteratury          v současn         ý c h  rusk    ý c h  te  x tec   h

B) Na pomezí estetiky a beletrie (Alexej Grjakalov)

Typů textů, které se pohybují na žánrové hranici mezi věcným a esteticky relevant-
ním pólem, je nyní v ruské literatuře značné množství: jsou spojeny především 
s tlakem postmodernistické poetiky, jež příliš nedbá o originalitu, která relativizuje 
a spíše zdůrazňuje mezitextové navazování a reflexe a kontemplace. To na jedné stra-
ně činí z vědy esejistiku, na straně druhé vytváří z původně estetických a poetických 
textových struktur útvary na pomezí věcných žánrů. Slévání esteticky a věcně rele-
vantních textů je základním rysem textové typologie literatury konce 20. a počátku 
21. století. Lze to ovšem zdůvodnit prevalencí postmodernistické poetiky, ale také 
celkovou státně politickou a přitom radikální restrukturací spojenou se sovětskou 
perestrojkou a katastrojkou a posléze s totálním rozpadem společenských struktur 
tzv. socialistického bloku. Dnes se ukazuje, že čím blíže bylo k tzv. sovětské ideolo-
gii a společenské praxi, tím byla destrukce těchto struktur totálnější: naopak tam, 
kde byla patrná alespoň elementární samostatnost, je zřejmá i určitá neradikálnost 
pozdější (Polsko, Maďarsko oproti NDR a  Československu; viz např. současnou 
Latinskou Ameriku a Čínu). Zdá se, že naprosté uvolnění esteticko-věcných útvarů 
je typické pro současnou ruskou literaturu, ale také pro radikální útvary české a pro 
celkové žánrové povědomí: jak již uvedeno výše, rozhoduje de facto mocenská držba 
diskurzních skupin, ale již A. Haman poukazoval na nezbytí návratu k pořádku, tj. 
k obnově hodnotové hierarchie.176 Jsme tu opět u problému tzv. měkkých a tvrdých 
přístupů k literatuře: všechno by mělo mít svou míru. Jestliže nás kdysi drtily apsy-
chologické reflexe formistů, formalistů a strukturalistů, v původní podobě především 
technologů literatury, později se vývojové kyvadlo posunulo do zcela protikladné 
polohy; nedostatek citlivosti v počátečních fázích imanentních metod, později však 
patrný posun k znakovosti, tedy k sémiologii na straně jedné a k sociologii na stra-
ně druhé, resp. ke komunikativním přístupům iniciovaným fenomenologií a dobově 
utvářenou německou hermeneutikou.

V meziválečném období se i v českém kulturním prostoru uprostřed převažují-
cích strukturně funkčních a technologických metod vytvářelo metodologické podloží 
vycházející z  duchovědy, literárněvědné psychologie, intuitivismu a  esejistického 
impresionismu (F. X. Šalda, Arne Novák aj.): hranice mezi technologickými a vciťo-
vacími metodami nejsou tak ostré, jak se někdy tvrdí, běžné bylo jejich prostupování 
a míšení. Ostatně ruský psycholog Lev Vygotskij se pokusil spojit formální metodu 
s psychologií a došel k psychologii uměleckého tvaru. 

Na druhé straně například uvnitř Pražského lingvistického kroužku probíhal 
někdy dosti tvrdý boj o metodologii: mladý René Wellek jako žák Viléma Mathesia tam 
měl poněkud výsadní postavení, neboť si mohl dovolit nebýt zcela ortodoxní – i jako 
žák duchovědně orientovaného Otokara Fischera. Jakobsonovo ruské kroužkaření 
se v něčem podobalo politické organizaci včetně přísah věrnosti dané metodologií. 

176	 A. Haman: Historie literatury a sociologie. Sborník prací filozofické fakulty brněnské univerzi-
ty, V 2, 2000, zejména na s. 11–12.



( 129 )

H l ed  á n í  nov   ý c h  po  l o h

René Wellek, který si jinak tvůrčí atmosféru kroužku váží, o tom po letech napsal: 
„The influence of the Circle on Czech literary scholarship since the thirties was also 
negative. The Circle discouraged sometimes by harsh reviews of the old-line books, 
the established genre of literary biography which assumed a comfortably easy and 
obvious relationship between an author‘s experiences or psychology and his work 
and disparaged the usual writing of literary history in terms of external influences 
and parallels.”177. Případy kritických střetů tvrdé metodologie kroužku s knihou J. V. 
Sedláka O díle básnickém (Praha 1935) nebo s postupy Miloše Weingarta, který roku 
1934 z kroužku vystoupil, jsou svědectvím této situace. Usměvně působí Wellkova vz-
pomínka z hovorů s Peterem Demetzem, v níž je reprodukována Jakobsonova amer-
ická vášnivá polemika s učením Vissariona Bělinského, jehož se pak musel Wellek 
a další zastat. Nicméně i v díle samotného Jana Mukařovského nebo Felixe Vodičky 
najdeme postupy, které směřují k recepční estetice, jak se dříve i později utvářela, od 
50. let 20. století zejména v souvislosti s novým rozvojem hermeneutiky.

Prostorová disperze středoevropské literárněvědné metodologie na území 
meziválečného Československa učinila z Brna jako sídla druhé české univerzity jakési 
druhé centrum, v němž se sbíhaly impulsy náboženské, duchovědné a psychologické 
s invazí Wollmanovy eidologie. Je přímo osudové, že Wollmanova eidologie napo-
jená na stratifikační systém Ingardenův se právě na brněnské Masarykově univerzitě 
mírumilovně střetala s podněty, které měly pozoruhodné konsekvence.

Slováci se recepční estetiky dotýkají především v činnosti tzv. Nitranského týmu 
(nyní Ústav literárnej a umeleckej komunikácie na Filozofické fakultě Univerzity 
Konštantína Filozofa). Jedna linie vychází z tzv. výrazové estetiky Františka Mika, 
druhá z praktické komparatistiky, poetiky překladu a teorie metatextu Antona 
Popoviče, který je prezentoval v 70. a 80. letech minulého století. Na Slovensku se 
postupně vytváří literárněvědný trojúhelník, který je s recepční estetikou v kontaktu, 
a to komparatistika – genologie – translatologie. A. Popovič tak stál u kolébky nové 
vlny rozvoje slovenské teorie překladu, která se transformovala v translatologii jako 
zvláštní nauku o překladu a překládání – na tuto linii pak kriticky navazují slov-
enské translatologické sborníky přelomu 20. a 21. století. Také další dvě zmíněné 
složky „slovenského trojúhelníku“ – Ďurišinova komparatistika a Hviščova teo-
rie literárních žánrů – genologie – přesunují svůj zájem k čtenáři. Pro slovensk-
ou literární vědu byla bránou k zájmu o čtenářskou recepci také metodika výuky, 
například v tvorbě Jána Kopála. Slovenská literární věda – aniž to explicitně uváděla 
– zacházela s tématy recepční estetiky běžně od 60.–70. let; nyní se zde práce orien-
tuje spíše na hermeneutické přístupy, srovnávání více druhů umění a na pragmatiku 
literární tvorby.

Jestliže toto metodologické podloží založené na duchovědě a psychologicko-in-
tuitivních metodách bylo dost široké a mělo řadu pramenů, sama recepční estetika 
se v českém prostředí rozvíjela v podobě čerchované čáry s několika novými počátky 
v různých místech. Zmíněné metodologické podloží sice tyto iniciativy spojovalo, ale 

177	 R. Wellek: The Literary Theory and Aesthetics of the Prague School, Ann Arbor 1969, s. 28.



( 130 )

P roměny       jazyka       a   l iteratury          v současn         ý c h  rusk    ý c h  te  x tec   h

jen volně. Lze tedy říci, že stopy recepční estetiky v českém prostoru vytvářejí spíše 
kontinuitně diskontinuitní celek s častým přerušováním a zpětným navazováním.

Skutečné vyrovnávání s recepční estetikou kostnické školy nastalo až hluboce 
v 60. letech. Průkopnickou úlohu tu má pražský rusista, literární historik, teoretik 
a kritik, sám básník a prozaik František Kautman (nar. 1927), také novinář, naklada-
telský a časopisecký redaktor, překladatel, editor, básník a prozaik, kulturní činitel, 
signatář Charty 77, člen International Dostoyevsky Society, člen společnosti F. X. 
Šaldy, spoluzakladatel a tajemník Klubu osvobozeného samizdatu. Dominantou jeho 
uvažování jsou existenciální problémy člověka v sevření dějin, samota a úzkost. 

Kromě první větší literárněvědné práce o socialistickém realismu v díle S. K. Neu-
manna je jeho další zájem soustředěn na ruskou literaturu, literární kritiku a němec-
ky psanou tvorbu. Od 60. let je v Kautmanově tvorbě patrný zájem o obecné otázky 
lidského bytí. Boje o Dostojevského (1966) jsou úspěšným pokusem o docenění díla 
ruského génia, který kladl zásadní otázky: Dostojevským léčí Kautman i svou původ-
ně jednostrannou ideologickou orientaci 40. a  50. let. Od 60. let se Kautmanovo 
myšlení pohybuje v osobnostních a tematických řetězcích: charakteristické jsou jeho 
spřažené triptychy Dostojevskij, Kafka, Hostovský nebo Masaryk, Šalda, Patoč-
ka. V triptychu Masaryk, Šalda, Patočka (1990) dopisovaném na počátku sovětské 
perestrojky prezentuje Kautman tuto představu více než důrazně: odideologizovat 
lidstvo ve smyslu likvidace ideologického fanatismu je podle něho stejně nezbytným 
hygienickým úkolem jako odvšivení. Proti svým původně ideologicky motivovaným 
koncepcím 40. a 50. let staví Kautman od 60. let kritické myšlení a skepsi: na počát-
ku sovětské perestrojky se místy znovu vrací nadšení, které se emotivně a pateticky 
staví proti ideologii, jako se před tím stavělo za ni. Ideologie však nelze vykázat ani 
zakázat, jsou legitimním průvodcem člověka a  společnosti, lze jim však vzít vládu 
nad lidskými osudy; nejlepším podporovatelem ideologií je právě patos, emoce, nad-
šení: ostatně i etika a ekologie mají svou ideologii.

Nehledě na tyto kritizovatelné aspekty je Kautmanovi vždy vlastní původnost, 
citlivost a skepse: objevuje zajímavé momenty v tvorbě S. K. Neumanna, prezentuje 
vlastní přečtení Dostojevského, Kafky a Hostovského, Masaryka, Šaldy a Patočky, 
objevuje tehdy nově polohy existenciální prózy, rozehrává zpovědní koncert hříchu 
a očištění, nachází moderní dimenze ruské revolučnědemokratické kritiky (v knize 
K typologii literární kritiky a literární vědy, 1996) a v 60. letech objevuje pro nás 
filologickou hermeneutiku (tamtéž, ve studii Hermeneutika a interpretace, 1969).

Právě tato studie, která byla původně připravena pro již neuskutečněnou estetic-
kou konferenci v roce 1969 a pak nevyšla ani v časopise Estetika, kde již byla připra-
vena pro tisk, je klíčovým českým příspěvkem sklonku 60. let 20. století k recepční 
estetice. Vyjadřuje totiž to, co bylo pro českou literární vědu ve vztahu k recepční 
estetice vždy charakteristické: zájem, inspiraci, ale také skepsi a přesvědčení o limi-
tech této metody. Kautman vychází z  tradičního dělení na teologickou a  huma-
nistickou hermeneutiku a proti sobě staví hermeneutiku a  interpretaci: „Na první 
pohled je zřejmé nebezpečí, které vyplývá z  obecné hermeneutiky pro interpreta-
ci literárních uměleckých děl. Především se tu vytváří specifická rovina zkoumání, 



( 131 )

H l ed  á n í  nov   ý c h  po  l o h

která uměleckou literaturu vyčleňuje z  ostatního umění. Teoreticky bychom sice 
mohli předpokládat takové pojetí, v němž by hermeneutika mohla sloužit i výkladu 
děl hudebních, výtvarných apod. Tím bychom se však podstatně odchýlili od tradič-
ního pojetí hermeneutiky, ztotožnili bychom ji vlastně s gnozeologií a mohli ji tak 
postupně nahradit naukou o poznání vůbec.“178 Nicméně připouští, že „hermeneuti-
ka se svým rozuměním má blízko k poetice a teorii žánrů, čili genologii179. Nicméně 
nakonec delimituje interpretaci a hermeneutiku zcela jasně: „Zatímco hermeneuti-
ka, ať již ji definujeme jakkoli, zůstává vždy připoutána k textu a snaží se jej pocho-
pit a  vyložit, interpretace může naopak směřovat a  často také směřuje mimo text 
k významům, textem jen nepřímo explikovaným [...] Některé interpretační přístupy 
jsou v samých svých principech antihermeneutické, hermeneutika s nimi nepočítá, 
ani nemůže počítat.“180 Na závěr rýsuje Kautman tradiční čtyřčlenný komplex mož-
ných literárněvědných přístupů od textového, fenomenologického a psychologické-
ho k sociologickému a marxistickému. Hermeneutika s jejími recepčními aspekty se 
tedy připouští v omezených disciplínách literární vědy, ale odděluje se od interpre-
tace jako podstaty literární vědy, která má mít „objektivní“ charakter. Jde o zjevný 
spor mezi tradičně akademickým pojetím literárního artefaktu a  jeho subjektivní 
relativizací, znejistěním, ambivalencí, spor, který v české literární vědě probíhá jako 
ponorná řeka i dnes. Postup hermeneutiky v oficiální české literární vědě od 70. let 
ustal nejen z ideologických příčin, ale také z příčin autochtonních. Je to vidět z toho, 
že strukturalismus místy přežíval, například v  podobě tzv. strukturního přístupu, 
někdy také s podporou tzv. sovětské literární vědy, za niž se prohlašovala Lotmanova 
tartuská škola, a že v českém prostředí – na rozdíl od slovenského – postupně ustu-
povala teorie překladu a teorie literárních žánrů (snad s výjimkou brněnského centra 
na Ústavu slavistiky), v nichž se metody jdoucí z fenomenologie a recepční estetiky 
kultivovaly nejvíce. 

Poměrně častým, i když nikoli novým jevem, je pak činnost literárních vědců, 
kteří jsou v lepším případě esejisty, v horším publicisty, ale také výskyt osobností, jež 
píšou – obrazně řečeno – vědu i poezii (beletrii) – v českém prostředí např. V. Macu-
ra a D. Hodrová, u nichž se však tento jejich „druhý kód“ navenek realizuje později, 
i když jde vlastně souběžně s talentem vědeckým. V Rusku je existence podobných 
„podvojných“ autorů v podstatě běžná, nicméně ve spojitosti s naznačenými proce-
sy oscilace, prolínání a prostupování obou typů textů lze pozorovat zmnožení jejich 
počtu; ne každý je však pro zobecňování vhodný z hlediska kvality.

Alexej Grjakalov (roč. 1948), ruský filozof, doktor filozofických věd a univerzitní 
pedagog, hlavně však estetik a  literární vědec, pochází z Voroněžské oblasti, která 
zrodila „tvrdé jádro“ ruské literární klasiky. Grjakalov patří k filozofům, filologům 
a uměnovědcům, jež se vyjadřují i  jako beletristé, umělci slova, jako ti, kteří pro-
padli textům. Jednak se jimi zabývá a srovnává je, jednak je sám generuje. Na jedné 

178	 F. Kautman: Hermeneutika a  interpretace, in: F. K.: K  typologii literární kritiky a  literární 
vědy, Praha 1996, s. 176.

179	 Tamtéž, s. 182–183.
180	Tamtéž, s. 184–185.



( 132 )

P roměny       jazyka       a   l iteratury          v současn         ý c h  rusk    ý c h  te  x tec   h

straně by tedy mohl být považován za textového komparatistu, poetologa a estetika, 
jednak za originálního prozaika, jehož artefakty jsou v podstatě reflexivní; jako by tu 
zaznívala zpola zapomenutá slova A. S. Puškina o J. A. Boratynském, který je u nás 
(v Rusku – ip) básníkem, který myslí.

Fundamentální práce Письмо и событие181 je věnována jevu, jemuž Francou-
zi říkají „écriture“, tj. textu jako psaní a  způsobu psaní. Grjakalov nás tu provází 
tzv. aesthesis (эстезис), tj. procesem estetizace světa a zejména události (событие); 
homo aestheticus je mu hlavním hrdinou světového dění: pod povrchem pragmatic-
kého životního způsobu se jako červená nit vine permanentní estetizace jdoucí od 
kosmogonicko-kosmologického pramene estetiky, jenž v antice syntetizoval myste-
riální stavby, až k strukturální podobě psaní, ke clusteru imanentních metod, které 
jsou překonávány pnutím ke komunikativnímu pojetí znakovosti a k hermeneutice. 
Grjakalovovo pojetí českého strukturalismu, o nějž se tu ponejvíce opírá, zdůrazňu-
je právě – zcela v duchu evoluce – jeho „měkký“ aspekt směřující do sféry dotyku 
s fenomenologií a k sémiotice (J. Mukařovský); současně však pohříchu opomíjí jeho 
jeho stejně „měkké“ psychologicko-duchovědné aspekty spojované např. s M. Wein-
gartem, J. V. Sedlákem182 a R. Wellkem.183 Nicméně jeho pojetí „nejakobsonovského“ 
strukturalismu se v tom ostře liší od jiných recepcionisticky koncipovaných názorů 
(Ľ. Plesník, Z. Rédey aj.).184

A. Grjakalov především využívá ruské diglosie, a  to tak, že mísí církevněslo-
vanskou lexikální vrstvu s  vědeckým, greko-latinským lexikem, využívaje jazyka 
ruské filozofie včetně fenomenologie 10.–20. let 20. století (G. Špet, M. Bachtin): 
„Эстетическое в такой проекции основывалось на абсолютной данности 
безличностного и созерцательного объективного бытия‚ которое мыслится 
изначальным‚ естественным‚ действующим по собственным и большей частью 
человеку непонятным законам. Но эстетика определяет‚ классифицирует‚ име-
нует – материально-телесные интуиции несут в себе отсвет космоса. Эстезис 
померен телесностью‚ а телесно-человеческие интуиции и соответствующим 
образом конфигурированная пластика соотнесены с (пред)данностью косми-
ческого порядка.“185

Jak vlastně Grjakalov konstruuje svůj průřez estetikou 20. století? Opírá se nejen 
o vědu a filozofii, ale také o reflexi krásné literatury. Již na počátku poměrně obsáhle 

181	 Письмо и событие. Эстетическая топография современности. Наука‚ Санкт-Петербруг 
2004.

182	 Viz jeho kontroverzní spis O díle básnickém. Praha 1935.
183	 Viz I. Pospíšil – M. Zelenka: René Wellek a meziválečné Československo. Ke kořenům struktu-

rální estetiky. Brno 1996.
184	 Viz naši recenzi Nezbytí metodologické návaznosti aneb Poněkud vyprázdněná pragmatika 

(Zoltán Rédey: Pragmatika básnického tvaru. Univerzita Konštantína Filozofa v Nitre, Filozo-
fická fakulta, Ústav literárnej a umeleckej komunikácie. Nitra 2000, 238 s). Slavica Litteraria, 
X 4, 2001, s. 141–143. Viz také naši studii Otvírání černé skříňky. K  jádru a  konsekvencím 
Estetiky jednakosti Ľubomíra Plesníka. Opera Slavica 2002, č. 1, roč. XII., s. 23–33.

185	 А. Грякалов: Письмо и событие. Эстетическая топография современности. Наука‚ Санкт-
Петербруг 2004, s. 42–43.



( 133 )

H l ed  á n í  nov   ý c h  po  l o h

a jazykově stejně výrazně jako později definuje své základní pojmy: „Тематизируе-
мые в работе форма‚ структура‚ письсмо и событие – подобно тому‚ как в других 
ситуациях‚ экзистенция‚ личность‚ свобода или бессознательное‚ – стали акту-
альны в ситуации исчерпанности и мутации прежних оснований‚ но в меньшей 
степени они выражают различия‚ чем сходства‚ – по содержательным характе-
ристикам исходная („авангардная“) интенция формы отличается от установки 
на универсальную структурацию‚ письмо представляет доминантное становле-
ние текстуальности‚ а тема события обращена ко всему многообразию его по-
нимания от Dasein фундаментальной онтологии М. Хайдеггера и философии 
поступка М. М. Бахтина [...] Именно топологические характеристики дают воз-
можность представить движение современности. ‚Место есть нечто’ (Аристо-
тель). Через определение непрерывности констант‚ универсалий‚ устойчивых 
повторов‚ значимых удержаний выстраивается жизненный мир – в конечном 
счете философы производят поверхности‚ на которых возможны понимание 
и коммуникативные действия. Феномен (пост)современности выходит за пре-
делы коммуникации и становится пространством формирования культурного 
поведения‚ которое оказывается значимо для стратегий идентификации [...] 
Оформленность переливается в письмо и предстает как устойчивая контину-
альность символизации – в пределе классический субъект стирается до нераз-
личенности и даже его существование ставится под вопрос. И только смещение 
внимания на событие вопрос по-новому возвращает. Событие – место сборки. 
Место сборки символического и предметного. Соответственно представление 
события может выступить как эстетическая топография – в конечном счете 
речь идет об актуальной организации субъективности‚ – в общем контексте 
(пост)современного сознания можно говорить о топографическом подходе 
к ‚сборке’ субъекта и специфическом усилии выстраивания смысла. Ключевая 
для ХХ века проблематика времени смещается вместе с веком – нет больше 
того времени‚ которое способно отождествлять себя с собственным отсутствием‚ 
хотя темпоральные рубрикации всегда сохранятся там‚ где всеобщее апокалип-
тического пересекается с единичностью существования.“186 Kontinuální výklad 
tu prostupují exkurzy s ruským materiálem. Jeho „aesthesis“ přitom dává možnost 
odstupu: „Мир эстетически представлен. Чувственно-телесное интуирование‚ 
возвышенность жеста или поступка пребывание в измерении предельности 
или пограничности‚ внимание к эстетической оформленности социального 
проекта или‚ напротив‚ теме движения‚ смещения‚ обживающего мир кочевья 
– человек ХХ в. мыслил („мыслил себя“) как человек эстетический. На рубеже 
ХХ – ХХI вв. апелляция к эстетическому связана с возможностью усиливать 
или осляблять дискурсы в их способности быть властью. Автономизируя дис-
курс‚ эстетическое выводит его к пределам актуального дискурсивного поля‚ 
– некоторым образом дискурс ставится против самого себя. Эстетическое дает 

186	 А. Грякалов: Письмо и событие. Эстетическая топография современности. Наука‚ Санкт-
Петербруг 2004, s. 5–7.



( 134 )

P roměny       jazyka       a   l iteratury          v současn         ý c h  rusk    ý c h  te  x tec   h

возможность дистанции уже в силу того‚ что обязательно внедряет в дискурс 
план комментария. Эффект присутствия комментария превращает события и 
тексты в особые эстетические феномены. Речь может идти о своего рода уни-
версальной эстетизации.“187 

Zatímco první dvě desetiletí 20. století definuje autor jako období radikálních 
změn estetické zkušenosti, další přinášely spíše nové průniky a  přeskupování: 
„Произведение искусства – событие встречи‚ оно одновременно индивидуально 
и закономерно; в нем хаос просвечивает сквозь логику композиции как 
рационального построения – именно такое представление сложилось у истоков 
эстетики события. Поэтому обращение к понятию эстезиса менее всего озна-
чает замыкание исследования в пределах эстетической ценности. Эстезис как 
феномен – особая организация познавательного опыта и поименования. А как 
понятие эстезис соотносим с идеями выразительности и изображения‚ симво-
лизации‚ культурной константы‚ проблемой воображения и возможных ми-
ров‚ наконец‚ с темой филосогии имени‚ чрезвычайно значимой для русской 
философской традиции.“188 Nikdy – ani ve strukturalismu – nemizí tedy podle 
Grjakalova „měkká“ konstanta umění. Touha po písmu-psaní se u něho projevuje 
ve snaze být nablízku reflektovaným podnětům, což mu přesvědčivě dokládá próza 
B. Pilňaka; psaní jako myšlení dokládá zase próza V. V. Rozanova.

Významné významové transformace (переосмысления) formalismu a jeho kul-
tovního pojmu „прием“ jsou ukázány dále; druhá polovina 20. století přináší zase 
oddělení artefaktu a textu, přičemž se na díle S. Kržižanovského dokresluje opozice 
erotiky a bytí a morálky a každodennosti. 

 Struktura v jejích různých podobách Grjakalova fascinuje; znovu se k ní vrací 
v kapitole Структура и жизненный мир. Эстетика структурализма (1930–
1940-e годы) a pak v partii o semiosféře psaní (Семиосфера письма. 1960–1980-е 
годы), kde se svět pojímá jako globální semiosféra, v níž se objevují – oproti struk-
turalismu – i  nestrukturované elementy (неструктуримое); intertext a  transcen-
dentní ego včetně podvědomí a  „člověk z  podzemí“ jako „dar z  Ruska“; vznešené 
(возвышенное) je pak spjato s „novou gnósí“ a ústí v dekonstruktivní psaní.

Grjakolov tu nikde neztrácí ze zřetele Rusko a ruské prostředí. Tento rys „psaní“ 
je u  něho určující. Jednak vychází důsledně z  ruského textu jako opěrného bodu, 
jednak se v exkurzech do ruského „prostoru psaní“ dotýká a k němu směřuje. Grjaka-
lovův „text o textu“ jako typ textu je cele ukotven v prostoru ruské kultury a jejích 

187	 А. Грякалов: Эстетическая топография современности. Наука‚ Санкт-Петербруг 2004, 
s. 18.

188	 А. Грякалов: Письмо и событие. Эстетическая топография современности. Наука‚ Санкт-
Петербруг 2004, s. 29.



( 135 )

H l ed  á n í  nov   ý c h  po  l o h

antinomických dvojicích,189 dualitách a  paradoxech190, ale také v  ambivalentnosti 
a z ní plynoucích znejistění.191

Současně je A. Grjakalov sám rozdvojen ve dvě bytosti: v čtenáře literatury v širo-
kém slova smyslu, tj. vědecké, reflexivní, kontemplativní, ale také belles lettres, jež 
mu slouží nejen jako ilustrační materiál, ale také jako samo filozofické východisko; 
často je umělecká (krásná) próza (Pilňak, Rozanov) iniciátorem jeho „filozofie“ ane-
bo je sama filozofická. Filozofie – estetika – belles lettres se tak v plné síle vracejí jak 
do textu věcného, tak do fikce.

Tuto tendenci „dotahuje“ Grjakalov svým psaním krásné prózy. Svazek novel 
a povídek Последний святой192 je umělecko-filozofická reflexe téhož. Zatímco Psa-
ní a událost je dílo filozofické, tu je více literárnosti, tam text tvoří páteř filozofie, zde 
je filozofie jádrem textu. Když fiktivnímu malíři grafitti nebo samotnému autorovi 
odpustíme nedostatky v latině („post coitus omne animalia tristia est“), ukazuje se, že 
takovým prostupujícím textem může být Smutná tvář periferie (Печальная тварь 
окраины), fyziologie petrohradské periferie: „Весь Петебург – бесконечность 
проспекта‚ возведенного в энную степень...За Петербургом же ничего нет. Ах‚ 
символист-классик‚ не знаешь ты Петербурга. А раз нынешнего не знаешь‚ то и 
своего не знал. А знаю я‚ печальная тварь окраины‚ хотя страж-любовник окра-
ин вроде б не должен знаться с печалью.“193 Je zde text jako krajina, asi v té podo-
bě, jako kdysi český básnický surrealista a výtvarník Ladislav Novák (1925–1999) 
koncipoval své třebíčské Zámostí jako krajinu své duše, tj. zapomenuté, sklíčené, ale 
současně vždy své, nebo Bohumil Hrabal (1914–1997) svůj Nymburk, resp. pražskou 
Libeň coby periferii.194 

Žánrovým obrazem lidského nitra jsou také „повести капли“ z cyklu Молчание 
души a  konfesionální titulní novela Poslední svatý (Последний святой). V  ní je 
typ textu a jeho jazykové tělo nejvíce propojeny a také tematizovány: oproti jazykové 
banalitě, která vyjadřuje každodennost, stojí vznešenost psaní textu a církevní slo-
vanštiny (viz Bermudský trojúhelník u J. Bondareva). Slova prosazovaná v ideologi-
zované škole akcentují profánnost, jsou „příliš krátká“ – oproti „dlouhým slovům“ 
(kompozitům) jazyka vznešeného: „Туда – в исход твой – заглянуть мне‚ как и ся-
кому‚ невозможно‚ но зрак мой сиюминутный – вот вылупились и схватывают 

189	 Viz naši studii Hodnotová antinomičnost ruské románové kroniky. Čs. rusistika 1980, č. 1, 
s. 10–14.

190	 I. Pospíšil: Dualita a etický přesah v ruské literatuře. Etika 1991, č. 2. s. 34–39.
191	 Viz naši studii Plynutí a událost (K „filozofii“ ruského románu). Slovak Review 2005, vol. XIV, 

no. 1, s. 14–22.
192	 А. Грякалов: Последний святой. Повести. Расказы. Центр духовного возрождения Чер-

ноземного края‚ Воронеж 2002. 
193	 А. Грякалов: Последний святой. Повести. Расказы. Центр духовного возрождения Чер-

ноземного края‚ Воронеж 2002, s. 321. 
194	 Viz naši recenzi knihy: Jan Solovjev: Okamžiky s Hrabalem. Foto akad. malíř Jan Solovjev, 

k vydání připravil a texty Zdeňka Hrabici, Leo Hanzla, akad. malíře Josefa Jíry, akad. malíře 
Jaroslava Klápště a  textem svým doplnil Jan Solovjev. Albert, Boskovice 1999, 104 s. KAM, 
příloha, 10 (říjen) 1999, s. VI.



( 136 )

P roměny       jazyka       a   l iteratury          v současn         ý c h  rusk    ý c h  te  x tec   h

лепоглагольные твои словца – призрак мой маломощный‚ рассветный‚ дворо-
вый санкт-петербургский бродяжка корыстно потянулся вслед твоим будням 
и праздникам. И вот будни‚ ненужные мне и жалости не ловящие‚ и праздники 
– ни в одном светлом я тебя не встречал‚ – все в ряд выстроенное – от первого 
божественного стишка до последнего всхрипа‚ – все поползает тихо и обкла-
дывает ...и думаю запоздало‚ что кем-то это замыслено и кто-то‚ больший‚ чем 
ты и я‚ стоит и смотрит‚ не торопит и не грозит‚ а смотрит‚ все понимая и при-
нимая.“195 

Tajemný svět náboženských prožitků ztělesněných ve vznešenosti jazyka a ušlech-
tilosti textu se sráží se silou každodennosti (nikoli nadarmo radí učitelka hlavnímu 
hrdinovi této konfesionální prózy, aby o  svém modlení ve škole pomlčel). Rámec 
novely tvoří vypravěčova cesta (autorský vypravěč jako by zrcadlově oslovuje sama 
sebe) za matkou, kterou z  jejího domku pro bezmoc odvezli neznámo kam. Proud 
vědomí, hlavně vzpomínek na venkovské dětství, utváří tělo novely.

V povídce Vzteklá liška (Бешеная лисица) se konstatuje těžiště lidského života 
jako permanentní úzkost: od úzkostného snu až po ponor do tíživého dětství a nesčet-
né ústrky: život je nesnesitelný a jen Hamletovy důvody, tj. nejistota, neboť z těchto 
končin se ještě nikdo nevrátil, aby o nich podal zprávu, brání sebevraždě: „Он про-
снулся в темноте на столе и лежал‚ отдаваясь покою...Мгновенье назад сон бро-
сил его на землю‚ он падал с высокого ложа‚ но до тверди не долетал – удар не 
находил силы и проваливался с телом в невидимое подполье. Стол во сне стал 
существом живым – раздвинулись щербатые доски и раздались вырезанные на 
них имена‚ звезды и кресты. Дубовая столешница уступила сну и отдала челове-
ка падению. Ножки стола‚ затолканные и нечистые‚ поднялись над глиняным 
полом страшными перекрещенными ходулями...он падал мимо них‚ закрывал 
голову‚ хоронясь от всего‚ и сквозь стеклянные ладони видел взбесившийся 
штопорящий мир.“196 Všudypřítomné zlo symbolizuje klubko užovek, které se svíjí 
kolem rukou. Život je jako lovecká štvanice: „Утки взлетали и кружились над ка-
мышами‚ но лететь на глупую смерть не хотели – сворачивали к чистой воде 
реки и не возвращались до темноты. Иван бегал день‚ другой‚ третий – и бегать 
привык. На бегу не задыхался‚ рот его коротко хватал воздух‚ глаза рыскали 
– он даже поскуливать начал‚ когда колючка попадала под пальцы или ветка 
терна хлестала по щеке. Больные места зализывал бы‚ если б язык доставал. 
Иван охоту охотнику не доверял – сам бегал‚ сам подкрадывался‚ облизывался 
на дичь‚ – он охотой жил и спасал себя от лишнего времени и от мыслей – гон-
чему человеку зачем они надобны? Старый сосед и охотником в деле не был‚ 
ружье само охотилось‚ а не старый‚ забывший азарт и погоню. Жизнь – охота 
...подкрасться‚ изготовиться‚ прыгнуть и пузом накрыть – и на берег с добычей‚ 

195	 А. Грякалов: Последний святой. Повести. Расказы. Центр духовного возрождения Чер-
ноземного края‚ Воронеж 2002, s. 205.

196	 А. Грякалов: Последний святой. Повести. Расказы. Центр духовного возрождения Чер-
ноземного края‚ Воронеж 2002, s. 257.



( 137 )

H l ed  á n í  nov   ý c h  po  l o h

отряхнуться и бегом дальше.“197 Vzteklá liška, kterou – zapomenuvši na přiroze-
nou opatrnost – honí banda kluků – je emblémem zběsilosti světa a úzkosti člověka. 
Takovou „Rahmenerzählung“ je i novela Ubohá pravda (Бедная истина), uvede-
ná promluvou univerzitního učitele k absolvujícím studentům marxistické filozofie, 
z níž se roztéká řeka reminiscencí včetně afghánských. Typ textu je stále týž a přitom 
stále jiný ve svých proměnách: filozofická citátovost, reminiscentnost a aluzivnost, 
budování intertextu a  metatextu (Herbert Spencer, Friedrich Nietzsche, Sigmund 
Freud, Jean-Paul Sartre, Nikolaj Fjodorov). 

Jestli je Grjakalovova vědecko-esejistická publikace analytickým průvodcem po 
estetice 20. století, průvodcem, jenž je stále pupeční šňůrou spjat s texty, sám vytvá-
řející textový typ na pomezí krásné a věcné prózy, jsou jeho novely a povídky zase 
beletristickým komentářem k „životu ve vědě“, jenž vede generace se spálenými kří-
dly.198 Filozofie a text vytvářejí komplementární dvojici. Grjakalov-prozaik a Grjaka-
lov-myslitel budují nosný typ textu, jenž vyhlíží z prostoru za proslulým Alenčiným 
zrcadlem: jsme schopni mu porozumět ve vzácných okamžicích vzájemného prolnutí 
a osvícení. Současně se tu slévá typ filozofické reflexe a uměleckého slova s  jejich 
národním zrcadlením („русское письмо“), které je podstatou jeho původnosti, 
autenticity a nenahraditelnosti.

C) Nová „vnitřní emigrace“? (Poetika nezúčastněnosti)

Autorka několika literárněvědných publikací na témata moderny a moderní slovenské 
literatury199 Mária Bárorová, jejíž umělecká próza byla přeložena do řady světových 
jazyků, přichází s nápaditou publikací o slovenském katolickém konvertitovi, léka-
ři, filozofovi, básníkovi a aforistovi Pavlu Straussovi (1912–1994).200 Tvorbu Pavla 
Strausse a jeho životní filozofii postihla autorka na několika místech své monografie, 
vycházejíc také ze Straussovy autobiografie Človek pre nikoho (2000). Podstatným 
rysem P. Strausse byla jeho zakotvenost v  německé kultuře a  německém prostře-
dí, jeho sepětí s německou a rakouskou modernou, se středoevropským kulturním 
a  politickým prostorem, kde tvořili různí umělci ve Vídni i  v  Praze, kde studoval. 
Není divu, že si oblíbil Roberta Musila, ale také Marcela Prousta, v jejichž jazycích 
se volně pohyboval. Jeho první básnické sbírky jsou německé: Kanone auf dem Ei 
a Schwarze Verse; později toho napíše ještě dost – mezi tím jsou ovšem i lékařská 

197	 А. Грякалов: Последний святой. Повести. Расказы. Центр духовного возрождения Чер-
ноземного края‚ Воронеж 2002, s. 265.

198	 Viz I. Pospíšil: Spálená křídla. Malý průvodce po české recepci ruské prózy 70.-80. let 20. sto-
letí. Brno 1998.

199	H višč, J. – Marčok, V. – Bátorová, M. – Petrík, V.: Biele miesta v slovenskej literatúre. Bratisla-
va 1991. Bátorová, M.: Roky úzkosti a vzopätia. Causa editio, Bratislava 1992. Táž: Jozef Cíger 
Hronský a moderna. Mýtus a mytológia v literatúre. Bratislava: Veda, 2000. Táž: Jozef Cíger 
Hronský und die Moderne. Peter Lang Verlag, Frankfurt am Main – Berlin – Bern – Bruxelles 
– New York – Oxford – Wien 2004.

200	M. Bátorová: Paradoxy Pavla Straussa. Petrus, Bratislava 2006.



( 138 )

P roměny       jazyka       a   l iteratury          v současn         ý c h  rusk    ý c h  te  x tec   h

pojednání. Něco pak vychází v zahraničí, ale většina končí na dlouhou dobu v zásuv-
kách (výjimku tvoří několik děl z přelomu 60. a 70. let 20. století – Zápisky diletan-
ta, Zákruty bez ciest, překlady J.-P. Sartra a J. Giraudoux pro Slovenský rozhlas). 
Až po roce 1989 se několik věcí konečně objevuje. V místech, kde působil jako lékař 
(Plzeň, Ružomberok, Bratislava, Skalica, Nitra), shromažďuje kolem sebe podobně 
nezávisle smýšlející lidi.

Jádrem monografie je úvaha o osudu tvůrčích jedinců v společenských tlacích, 
reflexe o „tichém disentu“ a o potřebě ticha, o straussovském aforismu a o tvorbě 
coby způsobu rezistence a přežití: k  tomu skýtá Straussův život a dílo nepřeberně 
možností. Jen málo se však dovídáme o Straussových názorových postojích za první 
Slovenské republiky, před tím a těsně potom.

Autorka tu také pracuje s pojmem „vnútorná emigrácia“, který je vlastně vyús-
těním jejího pojetí. Jednu kapitolu přímo nazývá Vnútorná emigrácia ako produkt 
totalitných systémov. K tomu je třeba připojit krátký komentář. Pojem „vnitřní emi-
grace“ má různé zdroje. Byl to asi nástup nacistů v Německu, kdy se ministrem pro-
pagandy stal Goebbels, ale také v Rusku po Říjnové revoluci a zejména po nástupu 
nezastřené Stalinovy diktatury v  roce 1929; pravda je, že „vnitřní emigrace“ bývá 
spojována s totalitními nebo autoritářskými režimy, nicméně ani v poslední době se 
pojem nepřestává užívat i mimo tyto souvislosti. 

Podívejme se na jednu z těchto dvou domovských zemí pojmu blíže – na sou-
časné Rusko. O životnosti pojmu tu svědčí literatura i internetové zdroje, mimo jiné 
zevrubná stať Olega Maslova Новая внутренняя эмиграция в России начала XXI 
века (23. 5. 2006), která předpoklad o výlučném spojení pojmu s totalitními struk-
turami do značné míry vyvrací: „Анализ критического числа публичных выступ-
лений представителей различных стратов российского общества позволяет 
утверждать‚ что в России на сегодняшний день можно выделить и классифи-
цировать новую внутреннюю эмиграцию‚ причем как ,левую ‘‚ так и ,правую‘. 
Знаковым для представителей новой внутренней эмиграции является посто-
янное подчеркивание в рамках риторики своего неучастия в жизни государс-
тва и общества.“201 

Podle autora se v hledacím programu YANDEX sousloví „развал России“ a „распад 
России“ objevují proporcionálně i ve spojení s rozpadem SSSR. Nicméně autor upo-
zorňuje, že ruská slova „распад“ a „развал“ nejsou identická, neboť „развал“ impli-
kuje nikoli logický výsledek vnitřních procesů, ale předpokládá existenci mohutných 
sil, které zemi rozvrátily zevnitř i zvenčí. Spíše levicová nebo národní a nacionalistická 
vnitřní emigrace, užívajíc pojem „распад России“, vidí příčinu nikoli v Rusku a Rusech, 
ale spíše ve vnějších faktorech a tlacích a sama se od všeho toho distancuje a součas-
ně zdůrazňuje svoji bezmoc a neschopnost to změnit....Pravicová vnitřní emigrace, tj. 
kapitalističtí podnikatelé a marginalizovaní liberálové, akcentují svoji neúčast v těchto 
procesech (непричастность), připouštějíce, že nyní není jejich doba, ale že jejich čas 
přijde. Autor článku Oleg Maslov se domnívá, že se často vytvářejí i politické mimikry 

201	 http://www.polit.nnov.ru/2006/05/23/emigration/, s. 1.



( 139 )

H l ed  á n í  nov   ý c h  po  l o h

– např. strana Единая Россия je často jejich útočištěm nebo ji alespoň podporují: je 
pro ně „kovárnou budoucích kádrů“. Maslov tvrdí, že v současné situaci je vnitřní emi-
grace v Rusku početnější než kdysi vnitřní emigrace v SSSR. Vnitřní emigrace je jen 
ta, která z nějakých (dnes spíše ekonomických) důvodů nemůže opustit Rusko (dříve 
„невыездные“), v žádné případě to nejsou ti, kteří žijí ve dvou zemích, zejména v USA, 
Velké Británii, Německu nebo Francii, a čas od času se do Ruska vracejí.

„Vnitřní emigrant“ musí rezignovat na svoje angažmá v politice, nekritizuje vlád-
noucí moc a  odmítá analyzovat měnící se realitu: politika je špinavá, zítřek bude 
patřit jim jako lidem „v bílých rouchách“ (в белых одеждах), tedy podle Apokalypsy 
čili Zjevení sv. Jana na Patmu k těm, jež budou po konečném kataklyzmatu spaseni. 
Část vnitřních emigrantů se vyjadřuje matně, mlhavě, v náznacích, které připomínají 
proroctví Nostradamova. 

Takto vystupuje například Stanislav Alexandrovič Belskij (roč. 1970), rodák 
z  italské komunistické rodiny v  Benátkách, kterého roku 1976 adoptoval generál 
KGB; v roce 1992 vystudoval univerzitu v Heidelbergu, pak pracoval v německé tajné 
službě a v roce 2000 se vzdal ruským úřadům. Nyní žije v Moskvě jako generální 
ředitel meziregionální organizace Institut národní strategie a je mediální hvězdou. 
Jeho text, jenž se obvykle připomíná, je Smrt posledního člověka (site APN). Pojed-
nání ironizuje Fukuyamovu koncepci „konce dějin“, ale také umělost současného 
pojetí globalizace. Oslovuje Fausta (může to být i aluze Odojevského Ruských nocí, 
1844, nejen Fausta jako takového, neboť také tam mladíci rozprávějí s mužem pře-
zdívaným Faust o aktuálních společenských otázkách, ale první poloviny 19. stole-
tí) a oznamuje smrt Posledního Člověka, jenž zemřel na rakovinu žaludku (jedl jen 
hamburgery v McDonaldech, nikoli poctivé lidové jídlo, píše o steacích pojídaných 
v již neexistujících Dvojčatech atd.). Emblematicky vyjadřuje stav světa před kata-
strofou: „ На предгибельных раковых уроках он еще бормотал что-то электрон-
ное про вот-вот грядущее смешение религий и рас. Но класс давно не слушал 
его. Ученики дрались партами и стояли на головах.“

Jinak řečeno: tento svět nelze doopravdy řídit ani regulovat, jeho procesy nel-
ze racionalizovat, tento nejnovější středověk lze jen nestranně sledovat; píše, že si 
pronajme kryt s  bazénem a  pomalým internetem a  bude sledovat tento nejnověj-
ší středověk, pokud mu budou stačit prsty a oči, a bude doufat v „naše“ – jakékoli 
– vítězství.

Stejně jako ve 20. století zmítaném kataklyzmaty, jež v ústraní svých nemocnic 
– omezovaný, zakazovaný, ztichlý – sledoval Pavol Strauss, tak i na počátku 21. sto-
letí probíhají procesy, které vedou k modifikaci kategorie „vnitřní emigrace“, nikoli 
k  jejímu mizení a  zmizení, i  když už nikoli v  prostředí čistě totalitním, ale v  běž-
né parlamentní demokracii – možná jen poněkud autoritativnějšího typu. Živnou 
půdou tohoto procesu je však opět nedostatek otevřenosti a  demokracie, převaha 
manipulace, marginalizace a diskriminace určitých kategorií občanů, boj o ekono-
mickou nadvládu, pocit nefunkčnosti politického systému a převaha jistého typu lidí 
u kormidla moci. Na druhé straně si současný „vnitřní emigrant“ je vědom toho, že 
tyto procesy, které se vymkly kontrole společenských mechanismů, natož jedinců, 



( 140 )

P roměny       jazyka       a   l iteratury          v současn         ý c h  rusk    ý c h  te  x tec   h

musí proběhnout, uvědomuje si jejich jakousi fatálnost a čeká, pozoruje, rozhodně 
nebojuje, je pasivní, ale jeho postoj nelze nazvat klasickým pojmem „pasivní rezisten-
ce“: je to jen zvídavé vyčkávání, vědecké a chladné zkoumání současné fáze společen-
ského vývoje, jíž se nemůže protivit, neboť probíhá mimo jeho možnosti. Nicméně se 
nedomnívám, že tyto fenomény jsou zcela nové nebo že se nějak podstatně vymykají 
z dosavadní zkušenosti (v minulosti lidé také cítili bezmoc a také pozorovali a čekali 
nebo se snažili alespoň zmírňovat dopady projevů systému): rozdíl je jen v jakém-
si chladu tohoto čekání, v naprosté objektivitě a doslovné „nezúčastněnosti“. Jako 
by se sem promítalo dávné gnostické „být kolemjdoucím“, nicméně s výhledem na 
budoucí zapojení – nikdo však neví kdy, kde a jak.

Tyto jevy jistě zkoumají, ale nejsem si zcela jist, zda dosti intenzivně – politolo-
gie, sociologie, sociální psychologie a snad i psychiatrie; řekl bych však, že je musí 
zkoumat i kulturologie a filologie a její součást literární věda;202 současně se do nich 
mnohem bezprostředněji promítají změny společenského klimatu.

202	Z internetových zdrojů k tématu současné ruské „vnitřní emigrace“:
	 http://www.polit.nnov.ru/2006/05/23/emigration/
	 http://www.moltat.ru/issue/58/vnutrennyaya-emigraciya.html
	 http://www.polit.nnov.ru/2006/04/11/project/
	 http://www.apn-nn.ru/author_s/43.html (stránky Institutu nacionální strategie)


