
Pospíšil, Ivo

Klíčový ráz ruské literatury

In: Pospíšil, Ivo. K teorii ruské literatury a jejím souvislostem. Vyd. 1. Brno:
Masarykova univerzita, 2013, pp. 169-188

ISBN 9788021062160

Stable URL (handle): https://hdl.handle.net/11222.digilib/128464
Access Date: 01. 12. 2024
Version: 20220831

Terms of use: Digital Library of the Faculty of Arts, Masaryk University provides
access to digitized documents strictly for personal use, unless otherwise specified.

Digital Library of the Faculty of Arts,
Masaryk University
digilib.phil.muni.cz

https://hdl.handle.net/11222.digilib/128464


169 

4. Klíčový ráz ruské literatury

Rusko bylo lakmusovým papírkem evropské slavistiky obecně a  české 
zvláště. Známy jsou cesty Matiji Murka, T. G. Masaryka nebo Jiřího Po-
lívky (1858–1933). Nyní nemáme ovšem na mysli Polívkovu badatelskou 
cestu do Ruska v letech 1889–1890, ale spíše jeho postoje k Rusku, které 
v mnoha ohledech stalo jeho tématem dominantním, po třech velkých 
revolucích, zejména po dvou roku 1917. Polívka byl jako žák A. N. Vese-
lovského především folklorista a komparatista a východoslovanské orální 
látky jej lákaly nejvíce, ale současně také průběžně komentoval novou 
ruskou literaturu 19. století, tj. ruský romantismus, ale také a „zlatý věk“, 
tedy ruský realismus a zejména román. Polívka proslul jako editor slovan-
ského folklóru, často v komparatistickém průřezu, jeho práce vycházely 
nejen v Praze, ale také v Berlíně, v Rusku, Vídni, na Slovensku (kde vyniklo 
vydání soupisu slovenských pohádek z roku 1923), koneckonců je známa 
i jeho dialektologická práce o slovenských nářečích vydaná v Sankt-Pe-
těrburgu roku 1905 a také jeho edice maďarských pohádek vydaná v Ber-
líně roku 1902. Do moderního bádání o folklóru nepochybně patří jeho 
práce Znamení života, předzvěsti smrti v lidových podáních, obyčejích 
a pověrách (1917) a zejména Úvodní a závěrečné formule slovanských 
pohádek (1925). Kdybychom pojímali Polívkovo dílo areálově, lze říci, že 
tu vyniká především areál středoevropský, dílem východoevropský. I když 
jádro Polívkova vědeckého zaměření je komparatisticko-folkloristické, 
sledování nové ruské literatury a vůbec fenomén Ruska zůstal v Polívkově 
zorném poli. 

Těsně před pádem Rakouska-Uherska, ještě před vyhlášení samostat-
nosti Československé republiky vychází 8. října 1918 v časopise Červen 
článek o situaci v Rusku.203 Anonym skrývající se pod psedonymem „český 
občan“ (civis bohemicus) v něm analyzuje tragiku Ruska v občanské válce 
vyvolané bolševickou Říjnovou revolucí v roce 1917.204 Situaci vidí jako 
doklad ruské choroby, jako vyústění toho, že Rusko je nemocné, vždy ne-
mocné bylo a reflektovalo se to právě v ruské literatuře obecně a v ruském 
románu zvláště. Že tedy zjevně naplatí, že světlo přichází z Východu (ex 
oriente lux), že naopak východní, tj. ruská situace je pro Čechy zhoubná, 
že obdiv k ruskému románu byl vlastně obdivem k ruské nemoci, která 

203	 Civis Bohemicus: Rusko a lux ex oriente. Červen, rok 1, č. 15, 3. října 1918, s. 203–
205.

204	 Pseudonym S. K. Neumanna (1875–1947).



170

K teorii ruské literatury a jejím souvislostem

škodí a která má za následek bratrovražedný boj.205 Doslova píše: „Již 
před mnoha lety míval jsem tuhé spory se ctiteli ruského románu, když 
jsem tvrdil, ze to není četba pro jinochy, ženy a lidi nezralé a že ani velké 
umění ruských spisovatelů nestačí často zabrániti, aby četba těchto ro-
mánů nebyla mi trýzní, sestupem do hlubin poblouznění, proti němuž 
brání se ze všech sil mé západní nervy, má západní mysl. Mladicky nad-
sazuje nazýval jsem již tehda Bratry Karamazovy ,apotheosou hysterie‘ 
a Rozbouřené moře ,krvákem‘.“206 Jedná se ovšem o nejslavnější, poslední 
román F. M. Dostojevského a tzv. antinihilistický román Alexeje Feofi-
laktoviče Pisemského (1821–1881), v originále Взбаламученное море 
(1863, česky vyšlo 1894); další tzv. antinihilistický román Pisemského 
Ve  víru (В  водовороте‚ 1871) vychází česky až roku 1919 právě dosti 
aktuálně, jako by dokládal průběžné ruské tragické události. Srovnání 
obou děl je ovšem poněkud nemístné, i  když Dostojevskij se v  Běsech 
(1872) také nevyhnul antinihilistickému tématu. Nihilisty nazývali ruští 
konzervativci tzv. revoluční mládež poblázněnou západoevropským libera-
lismem a radikalismem, která se v boji proti carské autokracii nevyhýbala 
ani násilí a teroru; antinihilistická díla měla toto hnutí co nejvíce eticky 
kompromitovat. K autorům takových děl patřili svého času i N. S. Les-
kov (1831–1895) s romány Není kam jít (rus. Некуда, 1864), Podvedení 
(rus. Обойденные‚ 1896) a Na nože (rus. На ножах‚ 1870–71), Viktor 
Petrovič Kljušnikov (1841–1892) románem Přelud (rus. Марево, 1864) 
a v poslední době znovu objevovaný Vsevolod Vladimirovič Krestovskij 
(1840–1895) romány Panurgovo stádo (Панургово стадо‚ 1869) a Dvě 
síly (Две силы, 1874) ). Tento typ románu byl zaměřen proti tzv. románu 
o nových lidech, jehož iniciátorem byl N. G. Černyševskij románem Co 
dělat? (Что делать?, 1862).

Autor článku o Rusku a světle z východu v podstatě správně postihl 
český postoj k Rusku obecně a v detailech zvláště: je to horatiovské odi et 
amo, německá Haßliebe, tedy přitahování i odpuzování současně. To se 
projevuje zejména po odlivu idealistické obrozenecké vlny představované 
například Václavem Hankou, ale i jinými. Počátkem je nepochybně Karel 
Havlíček Borovský. 

205	 Viz naši knižní studii Ruský román znovu navštívený. Historie, uzlové body 
vývoje, teorie a  mezinárodní souvislosti: Od  počátků k  výhledu do  současnosti 
(Ed.: J. Malina. Brno 2005, 209 s.). Dokládáme, že takové jsou pouze některé typy 
ruského románu. Viz také naši knihu Pátrání po nové identitě. Rusistické a vztahové 
reflexe. SvN Regiony, Středoevropské centrum slovanských studií, Brno 2008.

206	 Tamtéž, s. 203.



171 

Klíčový ráz ruské literatury

Specifikum rusko-českých vztahů se jako v  kapce vody zrcadlí na-
příklad u dvou osobností, které do této sféry na přelomu 19. a 20. století 
výrazně zasáhly – Aloise Augustina Vrzala a T. G. Masaryka. Na jedné 
straně je to přitahování Ruskem a ruskou literaturou, na druhé bytostná 
potřeba odstupu a nadhledu: jako by se čeští recipienti ruské literatury 
vždy zastavili až na okraji propasti a nechtěli vstoupit do chaotického la-
byrintu ruské mystiky – ať se to týká později i Karla Čapka, nebo Václava 
Černého. Kritičtí čeští recipienti ruské literatury si proto vytvářeli různé 
clony a nástroje, které by jim tuto distanci pomáhaly udržovat: Masaryk 
racionalismus, utilitarismus spojený s náboženstvím, zvláště rodinně po-
silovaným protestantismem, rajhradský mnich a ostrovačický farář Vrzal 
křesťanskou etiku a  katolicismus, Karel Čapek americký pagmatismus 
a Václav Černý prozápadní orientaci, strach z panslavismu a přesvědčení, 
že českému světu je ruská mentalita bytostně cizí.

Kardinální Masarykův spis Rusko a Evropa, který je pro nás základ-
ním pramenem informací, obsahuje rusistiku v  širokém slova smyslu: 
filologickou či lépe literárněkritickou či literárněvědnou rusistiku obsa-
huje především třetí díl vydaný německy až roku 1995, česky pak o rok 
později207. I když budeme brát v globálu v úvahu Masarykovu rusistiku 
v širokém slova smyslu, tedy včetně jeho rusistických úvah sociologických 
a filozofických, resp. dějinně filozofických, opíráme se především o třetí 
svazek, který měl být původně jádrem jeho Ruska a Evropy, totiž bádání 
o Dostojevském.

Aby pochopil Dostojevského, jímž byl fascinován, pouští se Masaryk 
do hlubokého a materiálově obsáhlého studia pramenů k ruské filozofii 
a  společenskému myšlení. Když přehlédneme první dva svazky Ruska 
a Evropy, vidíme, že z ruského vývoje vybírá Masaryk klíčová témata podle 
dvou kritérií: podle toho, jak ho ten nebo onen okruh přitahuje – to je ob-
vykle to, co sám pokládá za typicky ruské nebo odlišující se od obvyklých 
euroamerických modelů (sám Dostojevskij, ale také ruské kronikářství 
či letopisectví přecházející do historiografie, kategorie ruského mnicha, 
tedy tíhnutí k teokracii, Vladimir Solovjov, ruský anarchismus Bakuninův 
a Kropotkinův a především ruská podoba marxismu). Současně se rýsuje 
i druhé kritérion, jímž je Masarykova vlastní blízkost zkoumaným jevům: 
to dává najevo buď explicitním pozitivním hodnocením, nebo střízlivým, 
věcným, prohloubeným zájmem. Tam, kde je Masaryk emotivní, jde buď  
 

207	 1 Viz o tom podrobněji I. Pospíšil: T. G. Masaryk a literárnost ruské revoluce, in: 
Tomáš Garrigue Masaryk a ruské revoluce. Sborník příspěvků z V. ročníku semináře 
Masarykova muzea v Hodoníně 19. listopadu 1997, Masarykovo muzeum, Hodonín 
1998, s. 5–13.



172

K teorii ruské literatury a jejím souvislostem

o přitahování, nebo odpuzování, tam, kde je klidný, věcný, jazykově a slo-
hově sympatizující, vyrovnaný a vyvážený, jde většinou o hluboké zaujetí 
ve smyslu blízkosti vlastním názorům a pojetím. Takto ho zaujal například 
údajný první ruský filozof Petr Jakovlevič Čaadajev (1794–1856), předsta-
vitel revolučnědemokratického ruského západnictví Vissarion Grigorje-
vič Bělinskij (1811–1848), Alexandr Gercen (Herzen, 1812–1870), někteří 
slavjanofilové a západnici, jako například Ivan Kirejevskij (1806–1856), 
ale zejména svým didaktismem a maximalistickým utopismem Nikolaj 
Gavrilovič Černyševskij (1828–1889). Zatímco v prvních dvou dílech spisu 
volí Masaryk de facto všude klidný, výkladový tón, jehož hodnotové znám-
ky jsou již rozdány, v posledních dvou částech třetího dílu, který kromě 
stopadesátistránkové studie o Dostojevském shrnuje také medailony, je 
přece jen subjektivnější a emotivnější. 

Mnoho z Masarykových úvah nad Dostojevským nabývá rysů, které 
jsou právě dnes ještě aktuálnější než včera. Jako příklad můžeme uvést 
sugestivní pasáže o víře a utilitarismu: „Často jsem litoval při studiu Do-
stojevského, že jsem mu nemohl oznámit jednu drobnost ze svých ame-
rických zkušeností a pozorování – to by tak bylo téma pro jeho Deník. 
Americká dáma ze starého puritánského rodu; když její děti odcházely 
do ciziny, přidávala jim tato protestantská matka do kufru samozřejmě 
jednu z  rodinných biblí, ale právě tak nezapomínala přibalit klystýro-
vou stříkačku – hlava a srdce, ale také žaludek měly zůstat v pořádku; 
Read your Bible and keep your bowles open. A je to – náboženství? Tato 
americká matka, nezapomínající na hygienu, byla hluboce náboženská, 
požehnání pro rodinu a pro celé okolí; kde bylo třeba pomoci, pomáhala 
a spolupomáhala, její starostlivá a obětavá láska zachránila život nejed-
nomu nemocnému doma i mimo domov; tato puritánka za celý život ne-
pronesla lži a vychovala děti, které také po celý život nelhaly. Je to nábo-
ženství? Ano! Utilitarismus možno sloučit s náboženstvím. Starý zákon 
židům velice důkladně vštěpoval Jehovu, ale také nezapomínal na nej-
drobnější pravidla o jídle a životosprávě; a Kristus dává přikázání lásky 
nejčastěji, když uzdravuje. Náboženství života, které hledá Dostojevskij, 
by se koneckonců snad také dostalo k medicíně a hygieně. Dostojevskij 
má smysl a porozumění jen pro víru založenou na zázracích – celá jeho 
povaha se vzpírá důsledně přiznat deterministický běh přírody a života 
a zařídit podle nich život; Dostojevskij chce mít stále překvapení a také 
sám stále překvapuje své čtenáře. Slovíčko „vdrug“ – náhle – je tak cha-
rakteristické pro Dostojevského a pro jeho psychologii! […] Dostojevskij 
hledá v náboženství neochvějnou víru, imponuje mu ruský lid a zvláště 
žena z lidu, imponuje mu ruský rozkol silou své víry, imponuje mu po-
věra, v protestantství a v katolictví dovede spatřovat jen racionalismus. 



173 

Klíčový ráz ruské literatury

Imponuje mu víra silná, slepá, protože sám – již věřit nemůže.“208 Ma-
saryka přitahuje na Dostojevském také jeho koncepce všečlověka, kon-
cepce vyšší ideje a spojení národa, humanity a náboženství, současně se 
však leká šovinismu tohoto všečlověka, který hájí národní mesianismus: 
Masaryk viděl v národě jen mezietapu, která spěje k všelidství a demo-
kracii. V povyšování vlastního správně uviděl slepou a nebezpečnou li-
nii, a  to jistě všude, ve všech národních mesianismech, současně však 
jeho kritika nebyla negativistická vůči kategorii národa jako takové; Ma-
sarykovo pojetí je více individualistické ve smyslu osobní odpovědnosti 
za sebe, a tudíž za národ a lidstvo: „Bojím se každého šovinismu a nevě-
řím, že člověk, který pozoruje a myslí, může dnes ještě považovat svůj 
národ za jedině vyvolený a vybraný. Nebude moci pokládat vůbec žádný 
národ za jedině vyvolený. Žádná sebeostřejší věcná kritika národního ži-
vota nemůže být škodlivá! Dostojevskij by ovšem neměl porozumění pro 
Byrona a  jeho zápas proti poměrům anglickým; nedovedl by pochopit 
Tomáše Paina, jeho práci pro Francii s Amerikou proti Anglii, nedovedl 
by porozumět Schopenhauerovi a  jeho zlostnému pesimismu, který se 
obracel proti tehdejšímu Německu; ba ani Elizabeth Browningová a její 
Aurora Leighová, která nalézá v  Anglii a  v  Itálii dvojí vlast, nebyla by 
mu srozumitelná. Je to zásluha velikých předchůdců Dostojevského, 
že vytvořili ,usvědčující‘ literaturu; slepé vlastenectví škodí, jak krásně 
pověděl Čaadajev, ovšem Dostojevskij chtěl Čaadajeva za  trest uzavřít 
do  kláštera. […] Ruský mesianismus Rusku nepřinesl dobrého ovoce. 
Šovinismus Dostojevského vyvěrá ze slabosti.“209 

Tam, kde se Masaryk setkává s krajními polohami intelektu, s vykon-
struovanými idejemi, které jsou nebezpečné lidské integritě a působí člo-
věku přímo fyziologickou bolest („duševní mořská nemoc“), vždy ustoupí 
a vrátí se k svému morálnímu východisku, které je v podstatě utilitární. 
Jako se snaží spojit utilitarismus s náboženstvím a bere si vzor v americ-
kém puritánství, které poznal z autopsie, tak se snaží utilitarismus uplat-
nit v literatuře: co je zdárnému životu člověka neužitečné, to v literatuře 
zavrhuje: všimněme si, jak často mluví o síle a slabosti: myslí tím slabost 
uměleckou, ale za ní nepokrytě vyčnívá slabost a síla ideová a mravní; 
Andrejev – stejně jako Dostojevskij – klade vedle sebe více řešení a nevy-
hýbá se extrémům, což není užitečné a člověku to přináší utrpení, aniž by 
ho to vnitřně očišťovalo, spíše ho to uvádí v chaos a zmatek. Čistota a síla 
spojuje Masaryka mnohem více s Gorkým, kterého si cení zejména v jeho 
nietzscheovské vývojové fázi: hrdý člověk, rodný bratr Ivana Karamazova, 

208	 T. G. M.: Rusko a Evropa, díl III., část 2. a část 3., Praha 1996, s. 53–54, 55.
209	 T. G. M.: Rusko a Evropa, díl III., část 2. a část 3., Ústav T. G. M., Praha 1996, s. 118.



174

K teorii ruské literatury a jejím souvislostem

se měl stát protipólem Andrejevových slabých intelektuálů. To však sou-
časně nevylučuje jistý druh teismu, který sám v mládí tápající Masaryk 
hledá, až jej nachází v české a světové protestantské tradici, zatímco Gorkij 
si vytvořil své feuerbachovské, antropologické pojetí bohohledačství a bo-
hostrůjcovství (bogoiskatel´stvo, bogostroitel´stvo). Na první pohled tedy 
věcnost, utilitarismus, hrdý a nezávislý člověk, za tím však stesk a úporné 
pátrání po duchovním principu, po vyšší ideji, po Bohu.

Masarykova „realistická“ ideologie vědecké kritiky naráží právě 
v ruském prostředí na nepominutelnou vrstvu děl, která již předjímají 
tíživé otázky existencialismu a relativismus a ambivalenci postmoderny: 
F. M. Dostojevskij (1821–1881) a A. V. Suchovo-Kobylin (1817–1903) jsou 
ruskými Kafky před Kafkou, N. S. Leskov je experimentálním prozaikem 
dávno před J. Joycem, M. Proustem a V. Woolfovou, A. P. Čechov je kraj-
ním skeptikem před Anatolem Francem a  André Gidem…Tím se také 
dostáváme k základní otázce, a totiž k jakému vývojovému paradigmatu 
ruské literatury Masaryk dochází; v dominantním dějinně filozofickém 
podloží stará Evropa-nová Evropa-Rusko–Asie se vine dvojí linie: i když 
Masaryk má blízko k duchovním proudům, dává zde přednost noetickému 
směru před ontickým, realistické literatuře před spekulativními kalku-
ly, literatuře praxe a poznání před literaturou kontemplativní existence. 
Zdá se, že ruská literatura, která je ve  svých polohách jevem krajním, 
extrémním vyvolává i extrémní reakce. Těm se Masaryk pokusil vyhnout 
příklonem k rovnovážnosti: v té pak pokračoval – jak již zmíněno výše – 
Karel Čapek a Václav Černý.210 

Vraťme se však k článku o Rusku a ex oriente lux. Ruský román chá-
pe civis bohemicus přímočaře jako nejspolehlivější klíč k ruské povaze: 
„Zkrátka: nejspolehlivějším klíčem k  ruské povaze jest ruský román 
a nejspolehlivějším vysvětlením tragického šerosvitu v ruských dějinách 
a dnešního ruského chaosu jest ruská povaha. Informace, které přinášeli 
a nosí jednotlivci, jsou nutně příliš kusé a tím falešné, neboť Rusko jest 
veliké a složité a ruský život má hlubiny, které mohli osvětliti jen jeho 
básníci.“211 Civis Bohemicus si myslí, že nemá valného smyslu pátrat, která 
strana je v Rusku jeho těžkou situací (rozuměj: revolucemi a občanskou 

210	 Viz dále: I. Pospíšil: Několik poznámek k Masarykovu pohledu na Rusko a ruskou 
literaturu (T. G. Masaryk: Rusko a Evropa I.-III. Ústav T. G. Masaryka, Praha 
1996. Svět literatury 1997, č. 14, s.  106–109. I. Pospíšil: Václav Černý a  ruská 
literatura. Slavia 1994, 3, s. 331–337. I. Pospíšil: „Stará“ a „nová“ komparatistika: 
pragmatismus a ruský maximalismus u Karla Čapka. Opera Slavica 1993, 1, s. 16–
24. I. Pospíšil: K  voprosu ob otnošenii T. G. Masarika k  russkoj literature. In: 
T. G. Masarik i  Rossija. Razvernutyje tezisy dokladov meždunarodnoj naučnoj 
konferencii. Sant-Peterburg 1997. 

211	 Tamtéž, s. 203.



175 

Klíčový ráz ruské literatury

válkou) vinna; vinna je totiž ruská povaha a  jejím zrcadlením je ruský 
román: „Pravým a podstatným ruským viníkem je ruská povaha, a s tou 
seznámil nás ruský román, a my dnes vidíme, že nás seznamoval s ní tak 
dobře, že jsme tomu ani věřiti nechtěli. Z ruského románu známe cary 
(a jak dobře na př. z Merežkovského!) i ruské revolucionáře, známé gene-
rály, důstojníky, studenty, mužíky, prostitutky, známe perversnost ruské 
mysli, pathologický stav soudobého Ruska, prodejnost, krutost, slabost 
vůle, mentální i tělesný ruský masochism a sadism, krvežíznivého ruského 
holoubka, neřest snoubící se dle pravidla s mysticismem.“212

Z toho autor vyvozuje, že Rusko rozhodně nemůže být naším vzorem 
v ničem, ex oriente lux neodpovídá skutečnosti. Rusko potřebuje cizí po-
moc a potřebuje se evropeizovat, pozápadničit: „Cizích rukou potřebuje 
Rusko, aby mu naznačily cestu k západnímu pořádku ve věcech o myšlen-
kách, aby mu pomohly západními světly skutečnými zaplašiti východní 
mlhy. Choroba ruského svědomí je původu náboženského. Stará trojice 
vzájemně se jitřících činitelů, náboženství – erotika – krutost, bují tu 
s barbarskou východní nevázaností. Její moc musí býti ulomena a nábo-
ženství, pokud je ho tu a tam třeba ještě, musí se státi i v Rusku služkou 
života, jako jest jí na Západě, a nikoli život podnoží organisované pověry. 
Ex oriente lux! Jaká ironie! Židé držící se tohoto ,světla’, rozprášeni byli 
do celého světa, aby v něm živořili jako nečistý hmyz. Jed tohoto ,světla‘ 
otrávil křesťanským národům nesčetné hodiny a vyvolal v nich nejod-
pornější zjevy jejich historie. V jiné podobě toto ,světlo’ škrtilo nádherný 
národ Indů a zavedlo je pod cizí panství. Ohromnou říši čínskou udržuje 
ve věčné lethargii a t. d. Jen chytří Japonci pochopili rychle své budhistic-
ké nebezpečí a vrátili se oficielně ke svému staršímu šintoismu, nábožen-
ství nenáboženskému. Nuže, snad i Rusové poznají po válce osvobozující 
význam jasného rozumu a jasného svědomí a pod vedením a ochranou 
Západu překonají vše, co jest v jejich povaze Východem temných poblouz-
nění a trýznivých perversí.“213 Autor uvádí, že tragické ruské události dvou 
revolucí roku 1917, občanské války a všeobecného rozvratu jsou účinným 
lékem, na záchvaty „slavistického blouznění“ (dnes bychom spíše řekli 
„slovanského“ nebo „panslavistického“) v tom smyslu, aby naše vztahy 
k  Slovanům byly vždy vedeny v  reálné poloze skutečností politických, 
hospodářských a kulturních (s. 204). V závěru autor vyzývá k tomu, aby 
se právě české prostředí stalo jakýmsi mediátorem mezi Slovany a Zápa-
dem, k „němž stále znova se vracíme s vděčným pohledem, když Východ 
nás zklamal.“214

212	 Tamtéž, s. 204.
213	 Tamtéž, s 204.
214	 Tamtéž, s. 205.



176

K teorii ruské literatury a jejím souvislostem

Tyto názory pozdějšího futuristického poety Nových zpěvů (1918) 
a  agitačních proletářských Rudých zpěvů (1923) s  oslavou sovětského 
Ruska mohou poněkud překvapit a pokládat se snad za absurdní. Do-
bově to však zcela odpovídá situaci. Především S. K. Neumann prošel 
dosti složitým vývoje, jehož dominantou bylo nietzscheovství, satanismus, 
dekadence a nakonec anarchokomunismus a komunismus: společným 
jmenovatelem bylo především odmítnutí náboženství obecně a křesťanství 
zvláště. V tom se S. K. Neumann shodoval s některými svými předchůd-
ci i generačními druhy, například označení náboženství jako jedu nejde 
jen z marxismu (náboženství je opium lidstva), ale také z J. S. Machara 
(1864–1942), jenž Neumanna silně ovlivnil a  jehož pojetí dějin je nie
tscheovsky protikřesťanské, mj. v básnických sbírkách V záři helénského 
slunce (1906), Jed z Judey (1906) nebo Barbaři (1911). Ostatně apoteóza 
pohanství a barbarství se promítá do celé moderny, projevuje se silně na-
příklad u ruských symbolistů v pojetí Hunů a Skytů. S. K. Neumann, jenž 
byl po procesu s tzv. Omladinou (1894) odsouzen k jednoletému žaláři 
ve věznici Bory, uveřejnil roku 1895 básnickou sbírku Nemesis, bonorum 
custos a jeho další básnické sbírky mají dekadentní a satanistický, ale – 
nutno dodat – také sociální ráz, např. Jsem apoštol nového žití, Apostrofy 
hrdé a vášnivé, Satanova sláva mezi námi (1896–1897); později byl čle-
nem skupiny kolem revue Nový kult. Jeho příklon k anarchokomunismu 
a  komunismu, tedy i  bolševismu v  Rusku, byl v  tomto smyslu vlastně 
připojením k Západu, neboť bolševici přišli s revolucí shora a s násilnou 
evropeizací (většina žila v emigraci v Evropě střední nebo západní, pod-
statná část byli Židé, neboť právě oni si od svržení carismu slibovali ko-
nec pogromů a ruského antisemitismu), dokonce hovořili o amerikanizaci 
Ruska, tj. zavedení strojové civilizace apod. Právě tento postup, resp. tehdy 
jen jeho nebezpečí, napadl Jevgenij Zamjatin v antiutopickém románu 
My (1920), kdy ještě nemohl vidět výsledky činnosti nové moci, spíše jeho 
náznaky (předtím uviděl skutečnou strojovou civilizaci za pobytu v An-
glii, viz jeho román Ostrované)215. Hovořit o bolševicích z let 1917–1924 
jako o Asiatech apod. je projevem neznalosti konkrétní historické situace. 
V tom se lze opřít např. o názory Nikolaje Berďajeva, jenž jako legální mar-
xista a pak náboženský filozof tyto poměry znal z autopsie.216 „Západnictví“ 

215	 Viz náš doslov Zamjatinovo prokletí proměny. In: Jevgenij Zamjatin: Bič boží. Brno 
1999, s. 293–300. 

216	 Viz N. Berďajev: Duša Rossii (1915, čes. Duše Ruska, 1992), Smysl istorii (1923, 
čes. Smysl dějin, 1995), Istoki i smysl russkogo kommunizma (1937, slov. Pramene 
a zmysel ruského komunizmu, 1992); viz naše překlady: N. Berďajev: Duše Ruska. 
Brno 1992; N. Berďajev: Filosofie lidského osudu. Fragmenty z knihy Smysl dějin. 
„Zvláštní vydání“, Brno 1994. aj. Viz také I. Pospíšil: Spravedlnost Krista a Velikého 
Inkvizitora u Nikolaje Berďajeva. Brno, 1992, č. 3, s. 37–42.



177 

Klíčový ráz ruské literatury

raných ruských bolševiků, kteří se pak skoro bez výjimky stali oběťmi 
Stalinovy diktatury, vyplývalo z jejich životní zkušenosti; jejich koncepce 
se spíše podobala jakobínské diktatuře než „nacionálnímu komunismu“, 
jenž přišel po roce 1929. Bolševismus či ruský komunismus se pak v tomto 
smyslu vidí jako extrémní vyvrcholení pohybu, jenž započal evropským 
osvícenstvím a Francouzskou revolucí, založených na sekularizaci, často 
i otevřeném ateizmu a racionalismu, vycházejících z ekonomických kalkulů 
a vyhraněné ideologie. Ruský román reflektující spíše náboženskou filozo-
fii ruských dějin a ruskou mentalitu jako mentalitu náboženského člověka, 
nemohl autorovi jménem civis bohemicus vyhovovat. Ruský román ovšem 
reflektoval také protikladné hnutí, tu ruský radikalismus, tu ateismus 
a tzv. nihilismus, jevy, které se souhrnně nazývají „ruská revoluce“, tedy 
hnutí směřující k odstranění carské autokracie, kam patří stejně bolševici 
jako D. S. Merežkovskij. Česká kultura znala sice ruský román z překladů 
a často i z originálu, ale jeho hlubinné proměny ve smyslu přesnosti reflexe 
společenského života již znala méně, především to, že Rusko je skutečně 
složitý, mnohotvářný fenomén: na  jedné straně zhýralost a sadomaso-
chismus, na straně druhé asketismus a bojovnost až do sebeobětování; 
proto například nacisté, jejichž intelektuální elita znala Rusko z románů 
Dostojevského, byli překvapeni odporem, na nějž v roce 1941 narazili: 
mentalita Rusů je mnohohranná; román jistě reflektuje tyto pohyby, ale 
je také mnoho ruských románů, nikoli jen jeden typ.

V polemické odpovědi217 vychází Polívka především z excelentní zna-
losti Ruska obecně a ruské literatury a ruského románu zvláště. Zásadní 
tezí, která se vine jeho reakcí jako ponorná řeka, je hluboká znalost před-
mětu: proto si všímá také míry obeznámenosti české kultury s  ruskou 
literaturou prostřednictvím překladů, vkusu a výběru apod. V těchto jeho 
názorech se projevuje jistá indoktrinace především sociologickou, libe-
rální literární kritikou, která měla na  určité autory vyhraněné názory. 
Tato kritika, která započala kritikou revolučnědemokratickou a vrcholila 
kritikou narodnickou a posléze raněmarxistickou, měla již svá schémata, 
věděla, který autor je pokrokový a který reakční a kterého je třeba zcela 
eliminovat. V tomto duchu se nese již úvodní Polívkova partie, kde píše 
o naivitě české recepce ruského literárního života jako celku: „Kdož by 
ostatně popíral, že v tom bylo mnoho naivnosti a neznalosti skutečného 
života jak politického, tak kulturního. Jest příznačno, že naši buditelé měli 
styky s pověstným admirálem Šiškovem, který doma byl již předmětem 
posměchu ve  vedoucích kruzích literárních. Čelakovský překládal díla 

217	 J. Polívka: Rusko a lux ex oriente. Polemická stať. Česká revue, 1919, březen, č. 6, 
s. 321–135; duben, č. 7, s. 377–384; květen č. 8, s. 433–443; červen, č. 9, s. 489–504; 
červenec-srpen, č. 10, s. 545–553.



178

K teorii ruské literatury a jejím souvislostem

Senkovského, Bulgarinova vedle Žukovského, podle Greče informoval 
naše obecenstvo o  soudobé ruské literatuře. Uváděl tedy k  nám právě 
spisovatele, kteří byli tehdy sloupy reakce, proti níž ostře bojovali nejlepší 
a přední básníci a kritikové ruští s Puškinem v čele.“218 Ono dělení ruské 
literatury na pokrokou a reakční je schéma typické pro sociologické a po-
litizující kritiky (ruské revoluční, tedy radikální demokraty, tedy obdobu 
našich realistů, v podstatě radikální pozitivisty, narodniky ad.), zatímco 
v případě české recepce ruské literatury kritizuje někdy výběr, u ruské 
recepce české a jiných slovanských literatur ukazuje na zanedbatelný zá-
jem, tedy fakticky na nerovnovážnost rusko-českých vztahů. Čeští autoři 
byli v Rusku chápáni spíše jako národní pracovníci, kteří nejsou uměl-
ci. Ruské slavjanofilství je tu dvojsečné: snění o slovanském moři v čele 
s ruským kormidelníkem bývá střídáno naprostým nezájmem o cokoliv 
slovanského (L. N. Tostoj je v  tom typický případ: jak dokládají nová 
bádání, zapřel i inspiraci P. Chelčickým, ačkoli se již zná utajovaný český 
zprostředkovatel). Dostojevskij se svým ruským mesianismem a ruským 
všečlověkem mohl Slovany přitáhnout, ale také je odpuzovat svou igno-
rancí titěrného pachtění maličkých slovanských nárůdků. Přínos Ľ. Štúra 
k myšlence slovanské říše v čele s Ruskem Polívka nezmiňuje.219 Lze říci, 
že již první část Polívkovy zevrubné studie je razantní odpovědí poněkud 
stručnému a povrchnímu autorovi, jenž se označil za civis bohemicus; je 
zřejmé, že S. K. Neumann Rusko chápal jen prizmatem svých idejí, které 
byly zřetelně západnické, neboť tam cítil jádro sociálních výbojů a hlavně 
protikřesťanské hnutí, v Rusku pak musel vidět jen zaostalost a zpátečnic-
tví. Polívka se mu podobá v pokrokářském vidění literatury jako reflexi 
sociální skutečnosti v duchu ruského literárněvědného sociologismu, ale 
liberálního typu; není tedy tak extrémně vyhraněný. Opírá se o relativně 
hlubokou znalost ruské literatury, její kritické ruské i české reflexe a ze-
jména o mezislovanské a evropské souvislosti.

Od samého počátku si Polívka všímá rusko-slovanských kontroverzí: 
těmi je například polská otázka, ale také problém Balkánu, rusko-turecké 
kontakty, ale také napětí rusko-ukrajinské, polsko-ukrajinské apod. Také 
novokřesťanství a  novoslovanství, které našly právě v  Rusku úrodnou 
půdu, jsou mu dokladem životnosti těchto představ a  ideových hnutí. 
Ruská literatura jako celek a ruský román zvláště jsou mu dokladem idea
lismu a  humanismu, nikoli jen obrazem rozvrácenosti ruského života: 

218	 J. Polívka: Rusko a lux ex oriente. Polemická stať. Česká revue, 1919, březen, č. 6, 
s. 321.

219	 Viz naši stať Das Slawenthum und die Welt der Zukunft Ľudovíta Štúra, edice J. 
Jiráska, Wollmanovy Slavismy a antislavismy za jara národů a jejich přesahy. In: 
Zrkadlenie/Zrcadlení. Česko-slovenská revue 2006, č. 4, s. 34–44. 



179 

Klíčový ráz ruské literatury

„Každý hlouběji myslící člověk a třebas nevěrec nemůže než pokloniti se 
tomu velikému idealismu a té bohatosti a hloubce idejí, jimiž oplývá ruská 
literatura, a těm ideálům, za které bojovali přední ruští myslitelé. ,Bogo-
iskatelstvo‘ – hledání boha, hledání vlastního smyslu a podstaty života 
jest podkladem ruské literatury.“220 Polívka tedy ruskou literaturu chápe 
primárně jako náboženskou v  širokém slova smyslu, kladoucí zásadní 
otázky existenciální, tedy podle Dostojevského tzv. prokleté otázky.

Polívka dále analyzuje klíčová díla ruského románu, hlavně F. M. Do-
stojevského, ale také např. tehdy relativně nová díla M. Gorkého včetně 
dramatu Měšťáci: podle mého názoru českému chápání ruské literatury 
právě vytýká nehloubkovost a vypočítavost. To se vlastně od časů Polívko-
vých příliš nezměnilo: „To vše nasvědčuje tomu, že náš zájem pro ruskou 
kulturu a literaturu, po případě polskou […] neměl hlubších a vniterních 
podkladů…“ 221 Opírá se o Z. Nejedlého a jeho výroky o Rusku v tom smy-
slu, že ruská otázka přesahuje svým významem Rusko, že je to otázka svě-
tová, že ve vztahu k Rusku je u nás v sázce celá slovanská politika. (s. 437). 
Polívka si ruské literatury cení proto, že je vždy „neúprosným zápasníkem 
za ideály volnosti lidu proti libovůli mocných tohoto světa“ (s. 438); v tom 
mu lze dát v  podstatě za  pravdu, ačkoli to ještě neznamená, že vztahy 
ruské literatury a jejích předních představitelů a politické moci v Rusku 
musely být nutně jen nepřátelské, spíše byly ambivalentní: dokladem jsou 
carský podkomoří A. S. Puškin, stoupenec samoděržaví a oficiální politiky 
N.  V.  Gogol, F.  M. Dostojevskij, „trestanec ozdobený carským řádem“, 
jak jej ležícího v rakvi označil jeden český novinář, rusista a překladatel. 
Po  vzoru Masarykově vidí Polívka klíč k  Rusku v  Dostojevském, jehož 
díla, zejména Zápisky z podzemí, analyzuje. A také po jeho vzoru ukazuje 
na Maxima Gorkého jako velkého ruského literáta nové doby – v tom mu 
dáváme za pravdu jen zčásti. Gorkého si Polívka váží jako revolucionáře, 
jenž byl v Nečasových úvahách schopen sebereflexe a sebekritiky i kritiky 
revoluce a její praxe a důsledků. Ruská literatura je pro něho především 
velkým zjevem a citovým zážitkem, který sice vyrostl ze západních pra-
menů, ale nyní sám poskytuje Západu vlastní modely a svou alternativu 
života: tedy ruská literatura jako obraz alternativy vůči Západu je její pod-
statnou hodnotou. Ruská literatura a porevoluční rozvrat Ruska jsou mu 
dokladem barbarství doby a mají varující účel: „Z těchto širých, vypálených 
a zpustošených plání ruských zaznívá nám hlas: Běda národu, kde fanatičtí 
utopisté mohou roznítiti temné a surové pudy cháma, jenž nemá smyslu 

220	 J. Polívka: Rusko a lux ex oriente. Polemická stať. Česká revue, 1919, duben, č. 7, 
s. 384.

221	 J. Polívka: Rusko a lux ex oriente. Polemická stať. Česká revue, 1919, květen č. 8, 
s. 437.



180

K teorii ruské literatury a jejím souvislostem

pro mravní ani právní řád a kde bezohledně sobečtí, chamtiví a hamižní 
spekulanti mohou se připojiti k blouznivým ideologům, osobně snad čis-
tým, a s nimi vespolek rozvášniti davy do nejvyšší míry, jen aby pak sami 
stanuli na místě dřívějších vládců, ještě sobečtější a krutější i bezohlednější 
prvých.“222 Jistě tato poněkud přímočará věta platí o každém násilném 
společenském zvratu, v němž se využívá temných lidských pudů k podpoře 
politického násilí. Je to psáno vlastně uprostřed ruské občanské války, kdy 
ještě nebylo jasné, co se z moře běd a krve v Rusku vynoří.

Zůstaňme však především u ruské literatury. Tu Polívka vidí – podob-
ně jako civis bohemicus – jako přímou reflexi ruské povahy a Ruska jako 
takového: podle Neumanna ona přesně informovala o  ruské rozvráce-
nosti, která je nám v podstatě škodlivá. Soudobá situace ukazuje, že Češi 
se mají obrátit k Západu, nikoli k rozvrácenému Východu. Polívka to vidí 
poněkud jinak: v ruské literatuře spatřuje především velký humanistický 
jev a v současnosti varování před volným polem pro fanatiky (celá Evropa 
tehdy stála před branami světové revoluce). Klade tedy ruskou literární 
klasiku, zejména ruský román, jako by proti revoluční současnosti; lite-
ratura totiž ve své hlubinném významu ukázala na síly pokrokové, ale 
i reakční, ba na možnosti tragických konců, k nimž nakonec došlo. Ruská 
literatura, zejména román, má pro svět tedy i  vizionářskou, predikční 
úlohu. Jak by se v tomto tlaku mohla vyvíjet nová literatura? K tomu se 
již Polívka nevyjadřuje. Jeho důkladná znalost ruské literatury i česko-
-slovansko-ruských vztahů ho nemůže vést k zjednodušování a odmítnu-
tí Ruska, spíše k ještě pozornějšímu a funkčnějšímu vnímání této velké 
země.

Polívkova literárně politická stať je založena na sociologii a osvícen-
ském optimismu: literatura je součástí společenského života, barometrem 
společenských nálad, má hodnotu sama o sobě, ale hlavně jako zpráva 
o stavu společnosti; tato zpráva nemusí být vždy příznivá, ale není kvůli 
tomu třeba Rusko zavrhnout, spíše je ještě pečlivěji zkoumat: literatura 
nepřestává být výborným informátorem. Polívka v době psaní stati ne-
mohl ovšem ještě přesněji předvídat další vývoj. 

V poněkud jiné situaci byl v polovině 20. let 20. století moravský autor 
prvních českých dějin ruské literatury Alois Augustin Vrzal (1864–1930). 
Jeho první větší práce je ovšem kompilativní, což sám přiznává; opírá se 
v podstatě o stejnou narodnickou sociologickou kritiku jako Polívka. Ale 
dál je již Vrzal (A. G. Stín) samostatný: ve svém náboženském pojetí ruské 
literatury, ale také ve svém „zdravém rozumu“, s nímž popisuje především 

222	 J. Polívka: Rusko a lux ex oriente. Polemická stať. Česká revue, 1919, červenc – 
srpen, č. 10.11., s. 353.



181 

Klíčový ráz ruské literatury

literaturu ruské revoluce, kterou nenávidí ještě bytostněji než liberál Jiří 
Polívka. Již si – na rozdíl od Polívky – nenechal „diktovat“ své autory. 
Dokladem je jeho překládání outsidera N. S. Leskova, o němž se Polívka 
nezmiňuje, neboť ho umlčeli radikální kritici – nemluvě o jeho zmínkách 
o Bulgarinovi, Grečovi nebo Senkovském, bez nichž si ovšem ruskou li-
teraturu neumíme představit, neboť jí – napůl v utajení – poskytli řadu 
poetologických impulsů, i když jejich charaktery lze jistě kritizovat. Vrzal 
upozornil na autory, na které Češi nebyli zvyklí (Korolenko, Potapenko, 
Čechov, Leskov, Andrejev). Ruský národ není podle něho jen národem 
Raskolnikova, Levina, Karatajeva anebo bratrů Karamazovových, ale je 
to také „maličký lid“, který Vrzal objevil a ukázal čtenáři.

A. Vrzal napsal čtyři literárněhistorické práce, které mají trvalejší hod-
notu. Obvykle se za jeho stěžejní dílo pokládá Historie literatury ruské 
XIX. století. Vrzal v  ní již v  názvu přiznává její kompilační charakter. 
Přirozenou součástí dějin je literární kritika, z  níž ve  výkladu vynikají 
portréty V. Bělinského, N. Černyševského, A. Grigorjeva a N. Strachova. 
Kromě všeobecného přehledu literárních hnutí 19. století a literární kri-
tiky obsahuje Vrzalova Historie rozbor ruské literatury podle literárních 
rodů („belletrie“ – tedy próza, „básnictví“, „drama“). Z Vrzalova komen-
táře ke knižnímu vydání Historie (vycházela původně v sešitech na po-
kračování) zaznívá hořkost, která není jen plodem jeho doby: „Nenadál 
jsem se, když jsem před šesti lety začal vydávati ,Historii ruské lit.‘, že tisk 
protáhne se tak dlouho, že mi bude zápasiti s tolika překážkami. Jest už 
u nás všeobecně známo, že kniha, která se vydá na Moravě, v ,bratrských‘ 
Čechách nedojde žádného povšimnutí. Když vyšel 1. sešit ,Historie‘, zmí-
nily se sice některé časopisy české, že knihy té třeba nám jako soli, že jí 
vyplněna veliká mezera v naší literatuře, ale většina časopisův úmyslně 
snažila se utajovati knihu, jež vyšla v ,sesterské‘ Moravě. A tak ,Historie‘, 
vycházejíc v sešitech velice laciných, neměla potřebného odbytu, tisk vázl 
ku škodě dobré věci. Mluví se mnoho o ,nejslovanštějším‘ národu českém, 
o  zájmu Čechů na  ruské literatuře, ale skutek utek. Překládá se u  nás 
hojně z ruštiny, čtou se s dosti velikou zálibou překlady z ruské literatury, 
ale přehledného poznání hlavních směrů spisovatelských na Rusi u nás 
nebylo.“223

Vrzal rád překládal spisovatele „z  druhé řady“ (termín zvěčnělého 
olomouckého rusisty V. Kostřici), rád psal o literárních outsiderech (to byl 
právě N. S. Leskov) a sám měl podobný osud – byl vytlačován na okraj, 
umlčován, ignorován, přehlížen, sarkasticky kritizován jako diletant. 

223	 Viz Historii literatury ruské dle Al. M. Skabičevského a jiných literárních historikův 
a kritikův upravil A. G. Stín. Velké Meziříčí 1893, IX.



182

K teorii ruské literatury a jejím souvislostem

Přitom jeho kompilativní Historie je prací, na níž se teprve učil, jak se 
dopracovat k objektivnějšímu pohledu na literární vývoj. Sám říká, že se 
snažil nestranněji posoudit činnost spisovatelů, než to učinil „nesnesitelný 
liberál“ Skabičevskij. To vyžadovalo hojnou četbu, zásobu literatury kvůli 
konfrontaci, vlastní zkušenost, kterou Vrzal postavil proti uznávaným rus-
kým koncepcím. Důraz na etiku a náboženství se rýsuje již zde, zejména 
však v pozdějších dílech.

Historie literatury ruské XIX. století má své pokračování ve  spisu 
z roku 1912 Nábožensko-mravní otázky v krásném písemnictví ruském. 
A. Vrzal zde znovu „oprášil“ starý materiál a proti Skabičevskému pro-
filoval ono podloží, o němž už byla řeč: etiku a náboženství. Právě v této 
celistvosti ruské literatury, která se již zbavila určité nesouladnosti His-
torie, vynikají o to více Vrzalovy mistrné portréty a charakteristiky. Jako 
katolík není příliš nadšen Gogolovým vyzvedáváním pravoslaví jako jediné 
pravé církve Kristovy, líbí se mu Dostojevskij ideou nesmrtelnosti, bez 
níž život nemá smyslu, ale jeho pohled na katolictví ve Velikém Inkvizi-
torovi prohlašuje za „ztřeštěnou myšlenku“. Lev Tolstoj nemá osobního 
Boha, je zamilován sám do sebe, svého miláčka Leskova kritizuje za tri-
viálnost obratů a za styl (tu se Vrzal až otrocky drží dobové ruské kritiky, 
včetně známých výroků Dostojevského), ale oceňuje jeho myšlenku, že 
není třeba ani tak dobrých zařízení, jako spíše hodných lidí, jichž je stálý 
nedostatek – představa, zdálo by se primitivní, ale ve své jednoduchosti 
hluboká a pravdivá. Najdeme tu i výstižnou charakteristiku M. Gorkého 
a jeho naturelu.

Po  časové přerývce zahrnující období první světové války se Vrzal 
ponořil s  novým elánem do  práce. Ruská literatura se mezitím ocitla 
ve zvláštní situaci: část zůstala doma – nová literatura se utváří v sovět-
ském Rusku a SSSR, část se ocitla v zahraničí, mimo jiné v Berlíně, Paříži, 
Sofii, Bělehradě, Varšavě a Praze. Bylo jednak zapotřebí vrátit se k osu-
dům ruské moderny, kterou občanská válka doslova rozsápala na kusy, 
vzít v úvahu tvorbu ruské emigrace i nově vznikající sovětskou literaturu. 
Vrzal vydává roku 1926 Přehledné dějiny nové literatury ruské. Právě 
toto dílo vyrůstající z hlubin literatury 19. století (vrací se až k Puškinovi) 
a pramenící ze zralé Vrzalovy zkušenosti lze pokládat za skutečný vrchol 
jeho literárněhistorického usilování.

A. Vrzal hledal po celý život vrstvu, na jejímž základě by ruskou litera-
turu uviděl jako celistvý fenomén: našel ji v eticko-náboženském podloží 
ruského písemnictví. Celý další vývoj literárního historika Vrzala (skromně 
řečeno: autora přehledů ruské literatury) je hledáním rovnováhy, balance či 
harmonie mezi touto reflexní plochou a rozmanitou, různorodou, pluralitní 
literární realitou – chcete-li – mezi etikou a estetikou, ideou a řemeslem. 



183 

Klíčový ráz ruské literatury

Zdá se, že této rovnováhy se mu podařilo – alespoň zčásti – dosáhnout 
právě v tomto spise. Úlohu Puškina v ruské literatuře přirovnává – až 
příliš konvenčně – k Petru Velikému. Ale je tu ještě jedno osobité a zá-
roveň – podle našeho soudu – velmi osobní pozorování: Puškin pronikl 
Ruskem, scelil je, dovedl je jemně procítit; takto si ostatně Vrzal dozajista 
představoval i svou úlohu komentátora ruské literatury. Další autoři již jen 
jako by rozváděli Puškinovy „renesanční“ podněty. Zvláště si Vrzal všímá 
F. M. Dostojevského a N. S. Leskova, v utopii N. G. Černyševského sleduje 
rozvrat křesťanských mravů, naopak v jeho spolubojovníku Saltykovu-
-Ščedrinovi vysoce hodnotí myšlenku, že čisté svědomí člověka obrodí svět. 
I v Čechovovi – podle našeho názoru pravdivě – vyciťuje věčné hledání 
Boha. Hodně místa věnuje D. Merežkovskému, ale vytýká mu, že mění 
názory podle módy a revoluci spojuje s náboženstvím. Na Z. Gippiusové 
se mu nelíbí mysticismus a nejasnost náboženského přesvědčení, z Mat-
ky M. Gorkého čiší podle Vrzala naivita, naopak si cení Zpovědi (1908). 
Samostatnou kapitolu věnuje L. Andrejevovi, jehož považuje za umělce 
pozoruhodného nadání; rád čte jeho úvahy o Bohu a věčnosti, vytýká mu 
však zájem o šílenství, strach ze smrti a hromadění hrůz.

Vrzal však bedlivě studuje i nové literární směry (imažinismus, akmé-
ismus, futurismus), tzv. proletářskou literaturu a poputčiky, o nichž psal 
ještě před B. Mathesiem. Chválí prózy Vsevoloda Ivanova, na I. Babela se 
však dívá – podle mého názoru – příliš povrchně. Jazyk Fedinových Měst 
a roků mu připadá bezbarvý, Majakovskij řve tam, kde by mohl mluvit 
klidně, ale oceňuje ho jako veršového experimentátora, Blokovu poému 
Dvanáct pokládá za omyl, za nějž se pak Blok styděl, z Bělého vyzvedává 
Petrohrad, proletkulty pokládá za chaotické, škodlivé hnutí. Zejména je 
mu nepochopitelný odpor proti staré kultuře a minulosti vůbec a likvidace 
ideje vývojové kontinuity. Zvláštní kapitolou je emigrantská literatura, 
z níž vyzvedává ty spisovatele, kteří se vyvíjeli dál (I. Bunin, D. Merež-
kovskij, I. Šmelev, P. Struve). 

Vrzal, který ostře nesouhlasí s Říjnovou revolucí a její ideologií, kri-
tizuje zejména již zmíněnou vývojovou diskontinuitu (odsuzuje zejména 
V. Kirillova): „Celkem proletářská ideologie jest jednotvárná, bezduše 
materialistická, destruktivní, a poezie proletářská je třídní poezie boje, 
nenávisti a  smrti. Sovětští proletářští spisovatelé zavrhli nadobro víru 
otců, všeliké náboženství, chrlí spoustu špíny nejen na politické nepřátele 
bolševiků, nýbrž i na Boha, Spasitele, Matku Boží. Místo otázek neodbyt-
ných: věčnosti, víry, nesmrtelnosti duše, jež ateističtí proletáři zavrhli 
jako staré předsudky, poezie proletářská zahlcena zájmy pozemskými, 
hmotovými […] Jaká bude pravda a krása nového života, o tom básníci 
proletářští nemluví, jen chvástavě ukazují na  hojnost rudých praporů, 



184

K teorii ruské literatury a jejím souvislostem

sovětských úřadů, hodností bolševické hierarchie, množství zasedání, 
táborů, schůzí, spoustu oběžníků, nařízení. Nedovedou psát objektivně, 
proměnit stranická hesla v umělecké obrazy […]“224. Zdaleka ne všichni, 
kteří se – byť dočasně – hlásili k proletářské literatuře, však byli takoví: 
často mučivě hledali spojení s minulostí, obnovovali magické a křesťanské 
archetypy a  tzv. proletářskou literaturu umělecky přesahovali. Vrzal si 
uvědomoval nezbytí celistvosti ruské literatury roztržené válkami a revo-
lucí a viděl komplikovanost jejího postavení v SSSR. Nicméně budoucnost 
ruské literatury spojoval s Ruskem, neboť oprávněně věřil, že noví sovětští 
autoři – pokud budou skutečnými umělci – musí znovu obnovit vývojovou 
kontinuitu: „Přes to, že literatura v Rusku od počátku světové války ne-
může se vykázati pracemi, které by se uměleckou cenou rovnaly proudům 
starší literatury ruské nebo dílům osvědčených spisovatelů ruských v emi-
graci, přece nová literatura ruská se nezrodí v cizině, kde spisovatelé sice 
chrání díla i tradici minulosti pro budoucnost, ale nežijíce bezprotředně 
s nynějším Ruskem, nedovedou zachytiti ducha současného života, nýbrž 
se zrodí v Rusku, kde umělci sice nevelcí jsou ve svazku s konkrétním 
porevolučním životem nového Ruska, s novou náladou vlastního národu 
a přicházejí poznenáhlu k poznání, že při rozvoji nové literatury nezbyt-
no navázat na dobré tradice umění předválečného, symbolismu i reakce 
proti němu.“225 

Josef Jirásek (1884–1972) jako významný moravský rusista, slovakis-
ta a komparatista je bohužel stále podceňovaný jako ostatně řada badatelů 
tohoto typu: vzpomínám si, že jsme ve vakuu počátku 70. let 20. století 
hledali nějaké původní české prameny k dějinám ruské literatury a sáhli 
jsme k proslulým Přehledným dějinám ruské literatury Josefa Jiráska 
(vyšly 1946) ve čtyřech dílech, ale náš tehdejší univerzitní učitel je kriti-
zoval a hovořil o nich s úsměškem. Je ovšem pravda, že to byly opravdu 
jen „přehledné dějiny“, tedy nikoli hlubinná poetologická práce, ale ne-
myslím, že vychvalovaná Mathesiova skripta byla o mnoho lepší: Jirásek 
měl cit pro srovnávací pozadí, dokázal literaturu vidět v širších kulturně 
politických souvislostech, čímž předjímal dnešní areálové a kulturologické 
snahy zapojit jazyk a literaturu do rozsáhlejších kontextů. Nemluvě o tom, 
že J. Jirásek zanechal po sobě takové dosud nepřekonané dílo, jakým je 
Rusko a my (1945–1946) a další věci týkající se Slovenska. Jeho úloha 
v české slavistice teprve čeká na objektivnější zhodnocení.226 Nicméně 

224	 A. A. Vrzal: Ruská literatura v XX. století. Otisk z Přehledných dějin nové literatury 
ruské a z Hlídky. Brno 1926, s. 276.

225	 Tamtéž, s. 279.
226	 Viz mj. jeho knihy: Slovensko: jeho dejiny, pomery zemepisné a  hospodárske, 

jazykové, literárne a  kultúrno-politické. Malý sprievodca po  Slovensku. Sost. 



185 

Klíčový ráz ruské literatury

jeho postoj k Rusku, který jinde a  jindy vyjádřili civis bohemicus, Jiří 
Polívka a  další byl opět svébytný: bral Rusko takové, jaké je, kriticky, 
skepticky, ale současně doceňoval jeho velký význam. V tom byl dozajista 
pokračovatelem poučeného, hloubavého, ale také střízlivého, byť možná 
jednostranně sociologického pojetí Jiřího Polívky.

Polívkova polemická stať vycházela v  několika číslech České revue 
z  roku 1919. Byla to bouřlivá doba, a  to nejen v Rusku, a  jen těžko se 
uhadovalo, jaký bude další vývoj ruského obra. Jiří Polívka vycházejí-
cí z  hlubokého poznání ruské literatury se domníval, že ruská klasika 
je vlastně obžaloba a varování, nikoli argument pro podporu ignorance 
tehdejšího Ruska po třech revolucích. Dál již ani jít nemohl, ale v zása-
dě hájil ruskou klasiku jako literaturu idealistickou, citovou, hodnotnou 
a pokrokovou, zatímco chaotické Rusko je pro něho varováním, ale nikoli 
důvodem k zatracení: ex oriente lux podle něho platí, neboť právě taková 
je ruská literatura, velká inspirátorka západní moderny. A. Vrzal uviděl 
o několik let později ze své moravské „překrásné dálky“ ruskou situaci ještě 
přesněji: uviděl, že Rusko je již jiné, ale že nová ruská literatura musí mít 
kontakt s tímto Ruskem, že se však po čase bude muset vrátit ke klasic-
kým pramenům a konfrontovat se s nimi. J. Jirásek s tímto návratem již 
konkrétně pracuje. Všechno spojuje především zájem o Rusko a ruskou 
literaturu, o hodnoty, které země i její literaturu, zejména román, dala 
a tím stimulovala společenský vývoj, ale také literární umění. Soudobý 
chaotický stav rozpadu Ruska jim nemohl zabránit uvidět hodnoty, které 
zůstanou a z ponorné řeky kultury povstanou k novému životu. V tomto 
smyslu měla Polívkova polemika s S. K. Neumannem sondážní a apolo-
getický účel. Současně se může stát i inspirací pro náš současný postoj 

J. Jirásek, umeleckú časť obstaral J. Bezděk. Bratislava 1922. Slovensko na rozcestí: 
1918–1938. Brno 1947. Sovětská literatura ruská: 1917–1936. Praha 1937. Rusko 
a my. Studie vztahů československo-ruských od počátku 19. století do r. 1967. Díl 
I. Praha 1929. Rusko a my. Dějiny vztahů československo-ruských od nejstarších 
dob do  roku 1914. I. díl do  roku 1848. Praha–Brno 1946. Rusko a  my. Dějiny 
vztahů československo-ruských od  nejstarších dob do  roku 1914. 1867–1894. 
Praha 1945. Rusko a  my. Dějiny vztahů československo-ruských od  nejstarších 
dob do roku 1914. 1894–1914. Praha 1945. Češi, Slováci a Rusko: Studie vzájemných 
vztahů československo-ruských od r. 1867 do počátku světové války. Praha 1933. 
Přehledné dějiny ruské literatury. I. díl (Od  nejstarší doby do  období bouře 
a náporu v letech šedesátých minulého století). J. Stejskal v Brně – M. Stejskal 
v Praze 1946. Přehledné dějiny ruské literatury. II. díl (Od šedesátých let minulého 
století do roku 1918). Brno-Praha 1946. Přehledné dějiny ruské literatury. III. díl. 
Sovětská literatura ruská. Brno – Praha 1946. Přehledné dějiny ruské literatury. 
IV. díl. Sovětská literatura ruská. Brno – Praha 1946. O Jiráskovi viz: V. Franta, I. 
Pospíšil: Josef Jirásek jako rusista, slovakista a umělec slova. Seminář filologicko-
areálových studií, Ústav slavistiky FF Masarykovy univerzity, edice Brněnské texty 
z filologicko-areálových studií, sv. 2. Brno 2009.



186

K teorii ruské literatury a jejím souvislostem

k ruským hodnotám, včetně literárních: vidět kriticky, v souvislostech, 
nikoli povrchně žurnalisticko-konjunkturálně, naopak chladně a racionál-
ně diferencovat literaturu a politiku, přistupovat k ruské literatuře nikoli 
jen jako k poselkyni zlých zpráv, ale jako k velké myšlenkové, estetické 
a etické hodnotě, bez níž si světovou literaturu, ale světový myšlenkový 
vývoj obecně nelze představit.

V roce 2010 si svět připomínal sté výročí smrti Lva Nikolajeviče Tol-
stého (1828–1910). Byla mu věnována řada speciálních sborníků a čí-
sel časopisů, mezi jinými také slavného pařížského periodika Revue des 
Études slaves, které mě požádalo o  zmapování reflexe Tolstého smrti 
v českém prostředí. Musel jsem ovšem hledat reflexi Tolstého v českých 
periodikách i dříve kvůli kontextu a bylo zřejmé, že Tolstoj jako spisovatel 
i jako filozof a vizionář zaujímal na stránkách českých kulturních a lite-
rárních časopisů zcela ojedinělé, klíčové místo.227 To se potom promítlo 
i do reflexe jeho smrti.228

227	 Viz: Listy o ruské literatuře Alexandra Pypina. Časopis Muzea království českého, 
XXXIII, с. 583–599, 1859, датировано 3 декабря 1858. J. Hrubý: Z ruské literatury 
románové a novelistické. In: Osvěta, IX, 1879, s. 614–619. G. P. Danilevskij: Návštěva 
Jasné Poljany (Statek hraběte Lva N. Tolstého). Slovanský sborník, VI, 1886, s. 8–11‚ 
403–406, 449–452, 502–505. Vicomte E. M. de Vogüé: Le Roman russe. Paris 
1886. Athenaeum, IV, 1886–1887, s.  296–297‚ pod šifrou аа, asi T.  G. M. Lev 
Nikolajevič Tolstoj. Ze spisu E. M. Vogüé «Ruský román» překl. Kl. Vepřek. Literární 
listy, IX, 1887–88, č. 13–24. P. Durdík: Lev Nikolajevič Tolstoj. Zlatá Praha, III., 
1885–86, s. 43–47. P. Durdík: Úspěchy ruské literatury v západní Evropě. Světozor 
1885–186, č. 24–37. H. G. Schauer: O povaze myšlénkové krise naší doby. Čas I. 
1887, s. 4–6‚ 22–25, 51–55, 68–71, 103–107. H. G. Schauer: Kreutzerova sonata. 
Literární listy, XI, 1889–1890, s. 285–286. F. V. Krejčí: Odpověď V. Hořínkovi. 
Rozhledy VIII, 1898–1899, s. 338–340. J. Mikš: Poslední román L. N. Tolstého. 
Osvěta, XXX, s. 887–899. Něco o paedagogických názorech hr. Lva N. Tolstého. 
Dle Oresta Millera sděluje J. Koněrza. Dále viz: J. Mandát: Učitel Josef Koněrza, 
buditel českého lidu. Žďár nad Sázavou 1967. H.: L. N. Tolstoj mrtev. Pedagogické 
rozhledy, XXIV, 1910–1911, 8, s. 335. A. Černý: Za Lvem Nikolajevičem Tolstým. 
Slovanský přehled, XIII, 1910–1911, 3, s. 100–103. V. Charvát: Tolstoj a Slované. 
Slovanský přehled, XIII, 1910–1911, s. 104–108. J. Máchal: L. N. Tolstého drama 
spisovatelské. Lumír, XXXIX, 1910–1911, s. 162–168, 216–219. F. Krejčí: Za Lvem 
N. Tolstojem. Česká mysl, XII, 1911, s. 1–17. F. Krejčí: Vůdcové doby. Novina, IV, 
1910–1911, s. 166–169, 193–198. F. Drtina: L. N. Tolstoj, náboženský genius. Novina, 
V, 1911–1912, s. 387–392. F. Drtina: Životní názor L. N. Tolstého. Naše doba, XVIII, 
1910–1911, 2, 84–94. A. Spisar: Hr. Lev Nik. Tolstoj. Genese jeho náboženského 
života. Osvěta, XL, 1910, 1–16, s. 119–130, 177–188, 289–294. A. Spisar: Hr. Lev 
Nikolajevič Tolstoj. Filosofické a nábožensko-mravní názory v třetím období jeho 
života. Osvěta, XLI, 1911, s. 28–33, 90–98, 167–174, 241–248, 321–324, 485–490. 
M. Majerová: Literární odkaz Lva Tolstého. Čas (Hlídka Času), 4. 11. 1912, s. 5–6. 
F. Pražák: Tolstého poměr k dítěti. Čas (Hlídka času), 18. 3. 1911, с. 8.

228	 Viz I. Pospíšil: Double Réfraction. La mort de Tolstoj en Bohème et en Moravie. 
Revue des Études slaves, tome LXXXI (2010), fascicule 1, Tolstoї 1910. Échos. 
Résonances. Interprétations. S. 53–70.



187 

Klíčový ráz ruské literatury

Dvojitá česko-moravská reflexe pozorovatelná již dříve se projevila 
i po Tolstého smrti. V českém prostředí, dokonce u představitelů moder-
ny, převažuje pojetí Tolstého jako myslitele, možná s výjimkou některých 
soudů F. X. Šaldy, zatímco v moravském, převážně katolickém prostře-
dí, jakoby paradoxně, převažuje kritika Tolstého myslitele a vyzvedání 
Tolstého umělce. Tato dichotomie, která se dnes v  literární vědě spíše 
popírá, svědčí o „měkké“ estetické doktríně moravských katolíků, kteří 
zdůrazňovali spojitost spisovatele s okolním prostředím, jeho schopnost 
vcítění, empatie. Možná je to v estetickém ohledu málo, ale tato pozornost 
k mikrosvětu člověka a jeho soukromí, jakési „zkomornění“ Tolstého, jsou 
hodny bedlivé pozornosti. A. A. Vrzal (1864–1930) ukázal v svých negacích 
Tolstého-myslitele jeho „hru na literaturu“.229 

Inspirace Lvem Tolstým je patrná i v českých polemikách 10. a 20. 
let 20. století, jež už byly spjata se sovětským Ruskem, kde Tolstoj hrál 
roli jak představitele minulého Ruska, tak i  jeho kritika a objektivního 
předchůdce revolučního zvratu (V. I. Lenin).230 

229	 A. Vrzal: Hrabě Lev Nik. Tolstoj (narozen 28. srpna 1828, †7. listopadu 1910). 
Hlídka, XXVIII, 1911, 1–2, с. 25–29, 81–80. Vrzal je tu k Tolstému kritický: „Od té 
doby, co Tolstoj počal se věnovati propracování své mravní soustavy a schvaluje 
jen umění čistě didaktické ve stati o Umění, nenapsala žádného pozoruhodnějšího 
díla uměleckého, které by se mohlo postavit po bok jeho velikým romanům.“ (s. 
86). Kromě odsouzení jeho radikalismu ukázal také na jeho falešnou módnost mezi 
společneskou smetánkou: „Tmavými, zhuštěnými barvami Tolstoj maluje nynější 
společenské a státní zřízení, odsuzuje války, soudnictví, s fanatickou rozhořčeností 
zavrhuje obřady církevní, mši sv., kde upadá přímo v  rouhání. Podrobným, 
naturalisticky věrným popisem hampejzů, oplzlými popisy nemravnosti illustruje 
své mravní učení, chtěje takto poučovati a napravovati […] vůbec Tolstoj poslední 
dobou úplně se zřekl čistého umění, pro něž 1859 horoval, stal se ,moralistou’, 
příkře vystoupil proti státu i církvi pravoslavné, která jej konečně pro jeho učení 
vyobcovala, a  státní vláda, která tisíce Rusů žalářovala i  vypovídala na  Sibiř, 
Tolstého, tohoto nihilistu, atheistu i anarchistu, jenž mnohem více prohřešil se proti 
státu a společnosti, než kterýkoliv politický odsouzenec, nechávala na pokoji jenom 
ze studu před Evropou a Ruskem samým. Neboť odborné snahy jeho odpovídaly tak 
pádně revolučním náladám doby, zvláště vrstev nevázaných a nekázaných – ,silné’ 
pak kresby z animálního života lidského dráždily a lákaly blaseované i ,nejvyšší’ 
obecenstvo, jež libovalo si, jak obyčejně, právě jen v tom, čím Tolstoj lichotil nízkým 
pudům, nevšímajíc si dále toho, čím skutečně chtěl a mohl povznášeti. Ušlechtilé 
stránky působnosti jeho přijímány jen s  jakousi pohrdlivou nonchalancí jako 
idealistické přemrštěnosti velikého ducha, kdežto ony modní stránky bezuzdného, 
ač docela mělkého kriticismu a hrubého naturalismu zjednaly mu nezaslouženou 
pověst hlubokého myslitele, ba proroka. A s modou silno počítá se bohužel nejen 
v tretách, nýbrž i v otázkách nejvážnějších.“ (s. 88).

230	 I. Pospíšil: Jiří Polívka, revoluční Rusko a ti druzí: spor kolem ex oriente lux (In 
margine jednoho Polívkova článku). In: Slavista Jiří Polívka v kontexte literatúr 
a folklóru I., Ed.: H. Hlôšková, A. Zelenková. Bratislava – Brno 2008, s. 27–42. 



188

K teorii ruské literatury a jejím souvislostem

Lev Tolstoj se jistě dotkl podstaty evropské civilizace a její bezvýchod-
nosti; podprahovými odkazy ukazoval na jiné tradice, zejména asijské, 
buddhismus, ale hledal tu nikoli fundamentalismus, nýbrž naopak bez-
břehou toleranci, společná místa. I když je to utopické, zní to stále inspi-
rativně, takže i v tomto se Tolstoj mohl stát mimo Rusko reprezentantem 
ducha ruské literatury. 


