
Špelda, Daniel; Brázda, Radim

Kapitoly k historiografii vědy - rozhovor s Danielem Špeldou

Pro-Fil. 2009, vol. 10, iss. 1, pp. [2]-9

ISSN 1212-9097

Stable URL (handle): https://hdl.handle.net/11222.digilib/138977
Access Date: 29. 11. 2024
Version: 20220831

Terms of use: Digital Library of the Faculty of Arts, Masaryk University provides access to digitized documents
strictly for personal use, unless otherwise specified.

Digital Library of the Faculty of Arts, Masaryk University
digilib.phil.muni.cz

https://hdl.handle.net/11222.digilib/138977


 
  
Kapitoly k historiografii vědy - rozhovor s Danielem Špeldou 
  
Radim Brázda 
 
Daniel Špelda, nar. 1976 v Jihlavě, vystudoval filozofii a češtinu na Filozofické fakultě 
Masarykovy univerzity v Brně. V současnosti působí  jako odborný asistent na Katedře 
filozofie Filozofické fakulty Západočeské univerzity v Plzni a jako vědecký pracovník na 
Filozofickém ústavu Akademie věd v Praze. Badatelsky se věnuje dějinám renesanční a 
novověké  filozofie a dějinám premoderní astronomie. Publikoval řadu studií o vztazích mezi 
vědou, filozofií a náboženstvím v dějinách evropského myšlení, především v 16. a v 17. 
století. Vydal rovněž dvě odborné monografie Astronomie v antice (2006), Astronomie ve 
středověku (2008). V dohledné době by měla v nakladatelství Filosofia vyjít jeho práce o 
metodologii a dějinách historiografie vědy Proměny historiografie vědy a v Plzni by měla 
vyjít jeho skripta o renesanční a novověké filosofii. Do budoucna chystá zakončení trilogie o 
dějinách astronomie svazkem Astronomie v době renesance. 
 
1) Co bylo podnětem k realizaci projektu mapujícího historické peripetie astronomie? Jsi 
vystudovaný filozof a pustíš se do mapování oboru, k němuž jsou nezbytné znalosti 
z přírodních věd. Může zde být spojitost s nutností představit dějiny astronomie především 
v kontextu filosofických idejí? 
 
Podněty, které mě přivedly ke knihám o dějinách astronomie, byly docela zvláštní a pocházejí 
ještě z dob mých studií tady v Brně. Já jsem - mimochodem u tebe - psal diplomovou práci o 
utopických koncepcích na přelomu 18. a 19. století (dříve se jim říkalo utopický socialismus). 
A všiml jsem si, že lidé jako Saint-Simon nebo Fourier považovali vědu za prostředek, který 
by měl vést ke zřízení sociálně spravedlivé, racionální a osvícené společnosti. Dosavadní 
vědeckou tradici, novověkou a osvícenskou, představovali především jako emancipační sílu - 
tedy jako triumf rozumu nad nevědomostí a jako osvobození se z tenat pověry. Podobně jako 
osvícenci se i tehdejší utopisté domnívali, že přímým důsledkem nevědomosti a pověr je 
špatný sociální řád, takže jejich odstranění a nahrazení vědeckým obrazem světa by mělo 
jaksi samočinně vést k nastolení spravedlivé společnosti. A mě tehdy začalo zajímat, zda 
obraz novověké vědy, který představili utopičtí socialisté, je věrohodný - tj. zdali novověká 
věda byla skutečně tak jednoznačným triumfem rozumu a zdali odstraňování pověry opravdu 
 mělo sociálně emancipační povahu. Zpočátku to bylo jednoduché, neboť zdroje utopických 



 3

socialistů byly zřejmé. Patřili mezi ně osvícenci jako Condorcet nebo Turgot. Ale brzy mi 
bylo jasné, že také u nich je vzývání Newtona poněkud účelové, protože mělo dodat větší 
váhu jejich vlastním vizím osvíceného věku rozumu. Tak jsem - potom už v doktorském 
studiu - šel ještě hlouběji do minulosti, tedy do 16. a 17. století, a začal jsem se zajímat o 
Koperníka, Galileiho, Newtona atd., protože právě tito vědci byli nejčastěji zmiňováni v 
osvícenských líčeních triumfů rozumu. 

Nejprve jsem s překvapením zjistil, že v zahraničních specializovaných pracích o 
dějinách vědy se nachází dosti překvapivý výklad geneze a rozvoje moderní vědy, který v 
mnoha ohledech odporoval líčení, které představili osvícenci, utopičtí socialisté a později 
pozitivisté. A dále jsem zjistil, že podnětem k tzv. vědecké revoluci 17. století byla 
Koperníkova reforma astronomie, protože heliocentrická kosmologie si vynucovala novou, 
nearistotelskou přírodní filosofii, resp. fyziku. Jinými slovy, abych mohl pochopit vědeckou 
revoluci a zjistit, zdali obraz novověké vědy u utopistů a osvícenců byl adekvátní, musel jsem 
nejdříve pochopit povahu a důsledky Koperníkovy reformy astronomie. A Koperníkovy 
záměry a cíle zase nebylo možné pochopit bez znalostí předchozích dějin astronomie. Takže 
jsem nakonec skončil u předsókratiků, jak se to tak již evropským intelektuálům přiházívá. Od 
předsókratiků jsem zase rychle utekl, protože to skutečně není moje specializace, a v 
posledních letech jsem se pokusil načrtnout filosoficky orientovaný přehled dějin astronomie 
od antiky po konec středověku. V budoucnu bych chtěl napsat ještě jeden svazek o renesanční 
astronomii. A jednou bych se rád vrátil tam, odkud jsem původně vyšel - tedy k tomu, jak se v 
18. a 19. století začaly vytvářet příběhy o dějinách evropského myšlení, které měly plnit určité 
sociokulturní funkce. 

K plánu napsat dějiny premoderní astronomie mě přivedl stav českého bádání. 
Především se mi zdálo, že u nás jsou k dispozici vesměs jen takové výklady dějin astronomie, 
které jsou sice erudované z matematického či odborně astronomického hlediska, ale ve 
kterých poněkud schází hlubší zohlednění filosofického, náboženského, kulturního a 
sociálního kontextu, v němž vznikaly astronomické teorie. A mně - jako filosofa - 
samozřejmě eminentně zajímalo, jak se na utváření astronomických teorií minulosti podílela 
filosofie a teologie. To jsem se také pokusil ukázat ve svých knihách. Nikdy mi nešlo o 
výklad technických aspektů dějin astronomie - k tomu jsou pochopitelně kompetentní jiní 
lidé. Chtěl jsem spíše naznačit, že dějiny astronomie mohou vypadat jinak, když se vezme 
v potaz filosofický, kulturní a sociální kontext. 

 
2) Rozhlédneme-li se u nás po podobných odborných počinech, snadno zjistíme, že podobné 
knihy 1) nepsali filozofové 2) že jejich autoři zpracovávali většinou dílčí úsek dějin 
astronomie nebo některé postavy 3) a pokud se jejich autoři vyjadřovali k astronomii v antice 
či středověku, bylo to zpravidla prostřednictvím dílčích kapitol v knize, věnované některému 
z astronomů. Nebylo právě toto zjištění důvodem k tomu, proč se pokusit o jiné pojetí historie 
astronomie? 
 

 
Brázda, R. Kapitoly k historiografii vědy - rozhovor s Danielem Špeldou, Pro-Fil, vol. 10, no. 1 (2009). ISSN 1212-
9097, s. 2–9. Dostupné online: http://profil.muni.cz/01_2009/spelda_rozhovor.html. 
 



 4

Asi by bylo přehnané označit moje knihy jako "jiné pojetí historie astronomie", protože si 
nemyslím, že bych v nich představoval dějiny astronomie - takový nárok by byl příliš 
ambiciózní. Spíš bych svoje knížky charakterizoval jako dějiny vztahů mezi astronomickým 
bádáním, filosofií a teologií. Předměty astronomického poznání, tj. nebeská tělesa, se totiž 
snažila vždycky vyložit přírodní filosofie, astronomie a zčásti také náboženství, resp. teologie. 
Před chvílí jsem mluvil o tom, že podle dnešních historiků do vědekého bádání minulosti 
vždy nepominutelně vstupovaly různé dobové vlivy. A právě toto ovlivňování "zvnějšku", 
jinými obory a jinými kulturními jevy, je na dějinách astronomie vidět velmi pěkně. Proto 
jsou pro mě dějiny astronomie tak lákavé. Ukazují přesvědčivě, že dějiny vědy nebyly 
kontinuálním a nerušeným vývojem rozumu, ale v mnoha tzv. pokrokových a racionálních 
teoriích se poměrně výrazně objevují právě ony domnělé pověry, které už dávno měly být na 
pohřebišti překonaných myšlenek. Jde například o metafyzický smysl pro harmonii a 
jednoduchost u Koperníka nebo Keplera, jde o náboženské motivy v Keplerových dílech, 
nebo aristotelskou metodologii, která se objevuje v Galileově argumentaci pro heliocentrický 
systém. V době před 18. stoletím zkrátka existoval komplikovaný diskurs o nebeských jevech, 
v němž se prolínala matematika, přírodní filosofie a teologie - a také metafyzika, magie, 
astrologie nebo alchymie. A současná historiografie vědy klade důraz na to, že není možné z 
takového komplexu představ oddělovat jen tzv. "racionální jádro", ale je třeba postihnout 
souhru všech těchto myšlenkových proudů při utváření vědeckých teorií. Jinak se náš výklad 
dějin vědy mění jen v nalézání dnešních poznatků ve starých spisech. 

V zahraničí je takový interdisciplinární přístup už řadu let naprosto běžný, protože 
přibližně od 60. let minulého století (například díky Koyrému, Kuhnovi, Yatesové či 
Foucaultovi) bylo stále více zřejmé, že nelze dějiny vědy vykládat izolovaně. Historikové 
vědy odmítli vysvětlovat dějiny vědy internalisticky, jako sled idejí a teorií, které na sebe 
plynule, nebo dokonce logicky navazují, a do jejichž průzračně logické, kumulativní 
návaznosti nevstupuje nic z "iracionálního vnějšku". Místo toho začali historikové vědy 
zdůrazňovat, že intelektuální, kulturní a sociální kontext je zkrátka nepominutelný - když se 
totiž soustředíme jen na tzv. "racionální jádro" (tj. to, co souhlasí s moderní vědou), 
oddělujeme něco, co pro tehdejší vědce velmi úzce souviselo (matematiku a astrologii, 
poznávání kosmu a víra atp.). Tohle oddělování "pravdy" od "omylu" je možné jen zpětně a 
nese v sobě jakousi nadutost, pro kterou se v anglosaském bádání užívá pořekadlo "be wise 
after the event" a které bych si dovolil přeložit jako "po bitvě je každý generálem". K čemu 
takový anachronistický přístup slouží, netuším. Smysl proti tomu má seriózní, systematická a 
historicky erudovaná snaha o postihnutí podmínek, v nichž vznikalo vědecké poznání 
minulosti. Pokud uznáme, že se na formování vědeckých teorií podílejí (z dnešního hlediska) 
"vnější" nebo "iracionální" vlivy, pak se dějiny vědy otevírají jako plodné pole pro spolupráci 
přírodovědců a humanitně vzdělaných badatelů, protože je třeba popsat technický aspekt 
těchto teorií i jejich sociokulturní kontext. A já jsem se ve svých pracích s pomocí 
zahraničních výzkumů pokusil ukázat, jak může filosof výklad dějin astronomie rozšířit a 
možná i obohatit. 

 
Brázda, R. Kapitoly k historiografii vědy - rozhovor s Danielem Špeldou, Pro-Fil, vol. 10, no. 1 (2009). ISSN 1212-
9097, s. 2–9. Dostupné online: http://profil.muni.cz/01_2009/spelda_rozhovor.html. 
 



 5

3) U obou monografií je nepřehlédnutelné  poučené využívání kombinace věcné přesnosti, 
teoreticko-metodologického zázemí novějších historiografů vědy a filozofického zázemí, 
reprezentovaného např.  Hansem Blumenbergem.  Setkal jsi se s podobnou kombinací např. u 
zahraničních autorů, zabývajících příslušnou tematikou, popř. v čem se tvůj teoreticko-
metodologický přístup odlišuje od dosavadních česky psaných textů? 
 
Máš pravdu v tom, že mě výrazně ovlivnily práce současných historiků vědy jako je P. Dear, 
P. Harrison, M. Oslerová, V. Remmert, E. Grant, L. Dastonová, M. Biagioli, D. C. Lindberg, 
 J. H. Brooke, P. Barker, A. Cunningham aj. Tito badatelé se totiž již definitivně rozešli s 
pozitivistickým přístupem k dějinám vědy, který podle nich vede k vytváření oslavných a 
triumfalistických příběhů, jež jsou ovšem historicky značně nepřesné. Tihle historikové 
opustili pokrokářskou filosofii dějin, která stála v pozadí pozitivistického pojetí dějin vědy, a 
zaměřili se na poměrně detailní historické analýzy vědeckého bádání v konkrétních 
sociokulturních kontextech. To znamená, že svou práci už nechápou jako popularizaci vědy 
prostřednictvím historických příkladů, ale jako seriózní historický výzkum, který nehodnotí 
vědecké poznatky minulosti podle jejich správnosti. Místo toho se pokouší pochopit, proč lidé 
v určité době a na určitém místě uvažovali o přírodě určitým způsobem a proč užívali k jejímu 
zkoumání určité postupy. Jde jim tedy především o pochopení a porozumění, nikoli o 
oslavování velkých výkonů velkých vědců a povýšené odsuzování minulých omylů. Tento 
přístup přinesl celou řadu značně překvapivých interpretací událostí z dějin astronomie. Když 
srovnáš například dnešní výklady renesanční astronomie s výkladem, který představil Kuhn v 
roce 1957 v knize The Copernican Revolution, je vidět enormní rozdíl. 

Druhým inspirační zdroj jsi samozřejmě také odhalil - je to skutečně německý filosof 
Hans Blumenberg. On je u nás bohužel málo známý a já jsem se k němu jako student dostal 
hlavně proto, že jeho Legitimität der Neuzeit máš ve své pracovně a protože nám o něm 
přednášel prof. Horyna. Blumenberg je naprosto unikátní myslitel, který nepatří k žádné 
filosofické škole ani k žádnému směru. Jeho práce obsahují mimořádně erudovaná historická 
zkoumání vědeckých, náboženských a filosofických prostředků, které lidé využívali k 
překonávání pocitů kontingence v univerzu. V některých z těchto knih (zvláště v masivní Die 
Genesis der kopernikanischen Welt) se proto objevují úžasné výklady filosoficko-
náboženských aspektů dějin astronomie, které co do myšlenkové inovativnosti nemají 
obdoby. Blumenberg sice občas poněkud neoprávněně generalizuje, jeho výklad 
pozdněstředověkého nominalismu byl již opakovaně napaden, ale přesto jeho práce obsahují 
tak inspirativní podněty, že všechno, co jsem dosud napsal, lze s jistou mírou nadsázky 
označit jako pouhé komentáře k Blumenbergovi. To snadno pozná každý, kdo Blumenberga 
četl. Kromě Blumenberga pak pro mě byly ještě dosti podstatné historické práce E. Cassirera 
a také texty německého historika R. Kosellecka. 

Ale rád bych také dodal, že vinu na mém asi poněkud roztodivném spojování německé  
filosofie a anglosaské  historiografické tradice, mají především mí učitelé. A těmi byli 
vedoucí vedoucí mé diplomové práce a můj "Doktorvater" Břetislav Horyna. Oba mě kromě 
mnoha jiných věcí naučili, že je možné mít rád německou filosofii, že filosofie se rozhodně 

 
Brázda, R. Kapitoly k historiografii vědy - rozhovor s Danielem Špeldou, Pro-Fil, vol. 10, no. 1 (2009). ISSN 1212-
9097, s. 2–9. Dostupné online: http://profil.muni.cz/01_2009/spelda_rozhovor.html. 
 



 6

nedělí na "kontinentální" a "analytickou" a že je filosoficky značně truchlivé, když se někdo 
oddaně odevzdá určitému filosofickému proudu nebo typu myšlení. 

Pokud vím tahle kombinace anglosaské historiografie vědy a německé filosofie nebývá 
u nás, ani ve světě zcela běžná. Ale na druhou stranu to není ani nic unikátního - Lorraine 
Dastonová, která působí v Berlíně na Institutu Maxe Plancka, s Blumenbergovými texty 
pracuje běžně. Podobně to platí o australských badatelích, jako je Peter Harrison nebo 
Stephen Gaukroger. Totéž se dá říci i o německých autorech, jako je Wolfgang Remmert. 
Proto si nemyslím, že by můj přístup byl nějak zvlášť inovativní, nebo originální při srovnání 
se zahraničním bádáním. V Čechách je situace poněkud odlišná hned z několika důvodů, na 
jejichž výklad zde není prostor. Obecně se snad dá říci, že u nás stále ještě panují relativně 
ostré hranice mezi dějinami filosofie a dějinami vědy - jakoby se jednalo o nesouvisející 
diskursy. Ve výkladech dějin filosofie je dobové vědě zpravidla věnováno jen několik 
povrchních poznámek převzatých často z nějakých obstarožních pozitivistických kompendií. 
A výklady dějin vědy zase leckdy opomíjejí filosofický a náboženský kontext nebo ho 
popisují jen jako neutrální pozadí, které na samotné vědecké poznání nemělo žádný vliv. 
Zvláště v české filosofii se bohužel dějiny premoderní vědy a dějiny filosofie stále ještě dosti 
oddělují - nejspíš kvůli  fenomenologickému afektu vůči vědě, stejně jako kvůli 
scientistickému zbožštění vědy. Potíž je v tom, že pokud budeme vykládat například Descarta, 
aniž bychom přihlédli k jeho vědeckému dílu, tak mu asi jen těžko porozumíme.      

 
4) J.-P. Vernant končil svoji útlou populární knihu Počátky řeckého myšlení (4. vydání 1987; 
česky Oikoymenh, Praha 1993) zmínkami, které mi stále nejsou zcela srozumitelné, zvláště, 
když si je dávám do souvislosti s jiným typem pohledu na řecké myšlení a dějiny vědy, které 
reprezentuje např. M. Serres. Vernant končí knihu tvrzeními, v nichž uvádí: "…přírodní 
realitou se [filozofie] zabývá jen okrajově a jen málo čerpá z pozorování přírodních jevů. 
Nepracuje experimentálně a sám pojem experimentu jí zůstává cizí. Vybudovala matematiku, 
aniž se pokusila uplatnit ji při zkoumání přírody. Mezi matematikou a fyzikou, mezi výpočtem 
a zkušeností schází spojení, které původně  existovalo mezi geometrií a politikou. V řeckém 
myšlení musí společenský svět podléhat číslu a míře, příroda však je jakoby vydána na pospas 
přibližnosti  a neplatí tu ani výpočet, ani přesný úsudek. Řecký rozum nabyl své podoby ne 
v jednání člověka vůči věcem, nýbrž v jednání lidí mezi sebou. Jeho rozvoji nenapomohly tolik 
techniky zmocňování se světa jako techniky, které umožňují vládnout druhým a jejichž 
společným nástrojem je slovo: politika, rétorika, pedagogika. Řecký rozum nechce měnit 
přirozený svět, nýbrž pozitivně, metodicky a promyšleně působit na svět lidí." (s.87) Zdá se 
mi, že podobné stanovisko by nebylo příliš slučitelné s tím, co předkládáš ve svém textu, a že 
podobně jako každý pokus o paušální tvrzení, týkajícího se velkého časového úseku či 
"řeckého rozumu" je důvodem, proč postupuješ při filozofickém mapování  historie 
astronomie v antice jinak. 
 
Jistě, paušální, generalizující tvrzení o "řeckém rozumu" nebo "novověkém člověku" jsou mi 
dost proti srsti. Přiznám se, že čím jsem starší, tím je mi milejší pečlivá historická práce 

 
Brázda, R. Kapitoly k historiografii vědy - rozhovor s Danielem Špeldou, Pro-Fil, vol. 10, no. 1 (2009). ISSN 1212-
9097, s. 2–9. Dostupné online: http://profil.muni.cz/01_2009/spelda_rozhovor.html. 
 



 7

založená na dobré znalosti pramenů, která se příliš nepouští do tvrzení, jež přesahují svědectví 
pramenů. Mohutné syntézy vysvětlující "podstatu" evropského myšlení v úplnosti od 
předsókratovských počátků až po završení kosmické evoluce lidského rodu mají slabinu právě 
v tom, že vždy člověk najde dost protipříkladů, které odvážná, obecná tvrzení o "novověkém 
rozumu" nebo "řeckém člověku" zpochybňují.  

Na druhou stranu, zrovna ta pasáž z Vernanta mi nevadí, protože se zde Vernant podle 
mého soudu snaží ukázat, že v antickém Řecku neexistovala věda v moderním smyslu - tedy 
věda založená na manipulativních, "invazivních" poznávacích postupech. Novověké pojetí 
experimentu, ale i zkušenosti bylo Řekům cizí, jak se ukazuje právě v pracích historiků vědy, 
které jsem uvedl před chvílí. A novověkou vědu tedy nemůžeme chápat jen jako soubor 
nových, pokrokových poznatků, ale také jako způsob uvažování, který od základu změnil 
aristotelsko-scholastické názory na poznávání přírody - a to se týká právě takových představ, 
jako je zkušenost, experiment, fakt, kvantifikace, uplatňování matematiky atp.    

         
5) K zásadním změnám v astronomii došlo díky reformám astronomie, které proběhly 
v období renesance. Je podle Tebe dnes nezbytné pro pochopení této změny pečlivé studium 
událostí v antické astronomii? A pokud ano, proč? Nestačí říci: tohle je v 15. století status 
quo, zde jsou základní algoritmy, se kterými antičtí astronomové pracovali, tohle byly 
základní koncepty, které byly k mání, tohlo pravděpodobně vědět nemohli a nyní se událo 
následující. Ptám se na to s ohledem např. na reálnou podobu přednášení dějin renesanční 
filozofie. 

Je také nepřehlédnutelné, že jsi v první knize využil s jistou nadsázkou řečeno dobrý 
marketingový tah:  bez důkladného pochopení antické astronomie a příslušného teoretického 
kontextu nelze porozumět mnoha rysům středověké a raně novověké astronomie, ergo nezbývá 
než koupit všechny tři svazky. 

Ale zpět k otázce a upřesním, co mám na mysli: v úvodu  k obsáhlému spisu Das Wissen 
der Griechen píše M. Serres k tématu uchovávání již získaného vědění přibližně následující: 
paměť potřebuje médium matematického zápisu, které je absolutně koherentní. Není právě 
tohle dědictvím řeckého logu? Velmi rychle se totiž v dějinách národů a ve všech jazycích 
nenajde věda, koherentní poznání či jednotlivé vědění, které by se neoznačovaly řeckým 
sufixem nebo préfixem "logie”. Existuje tedy diagonála i mezi zapomenutím antického 
poselství a nezapomenutelným logem. Serres se domnívá, že dějiny mohou mít pouze nejtvrdší 
vědy. Čím tvrdší věda, tím méně je závislá na svých vlastních stopách, jež by vůbec mohly kdy 
zanechat nejlepší dějiny dějin. Domnívá se, že z tohoto pohledu neznají dějiny některých 
vědeckých oblastí žádnou antiku, protože od doby své antické smrti nikdy nechybělo jádro 
řeckého vědění v živoucí přítomnosti. Paměť tak proniká i nejradikálnějším zapomenutím, 
řecké lokální pak proniká univerzálním.   
 
Nedisponuji důmyslem reklamních stratégů, takže očekávat ode mně tak komplikovanou 
úvahu, jako je "dobrý marktetingový tah", by bylo marné. V knize o antické astronomii jsem 
jen chtěl naznačit, že tento svazek je jen příprava na to, co mě zajímá nejvíce - totiž 

 
Brázda, R. Kapitoly k historiografii vědy - rozhovor s Danielem Špeldou, Pro-Fil, vol. 10, no. 1 (2009). ISSN 1212-
9097, s. 2–9. Dostupné online: http://profil.muni.cz/01_2009/spelda_rozhovor.html. 
 



 8

astronomie renesanční a raně novověká. Samozřejmě máš pravdu v tom, že lze v základním 
náčrtu pochopit renesanční astronomii jen na základě obecného přehledu o dobově známých 
postupech převzatých z antiky. Ale k pochopení určitých detailů je už třeba znát antickou 
tradici podrobněji - Koperník se v různých souvislostech odvolává na Filoláa, Hipparcha a 
Ptolemaia a bez znalosti antické astronomie se těmto odkazům nedá dost dobře rozumět. Ale 
proto, abych se vyhnul podezřením z "marketingových tahů" jsem do Astronomie ve 
středověku víceméně převzal některé výklady obsažené v Astronomii v antice. Je to sice 
poněkud hloupé, ale šlo mi právě o to, abych nenutil čtenáře, kteří se zajímají o středověké 
myšlení, číst předchozí knihu o antické astronomii. 

Pokud jde o Serrese, nemám teď text, který zmiňuješ, k dispozici. Michel Serres je 
představitel francouzské tradice historie vědy, která uvažuje o dějinách vědy odlišně než 
tradice anglosaská. Ta mně osobně vyhovuje mnohem více. Mně se totiž zdá, že třeba 
Serresovy texty se tváří velmi hlubokomyslně a zasvěceně, ale při konfrontaci s dobovými 
prameny se ukazuje, že jsou to jen abstraktní, nepodložené, spekulativní a kryptické 
konstrukce. Navíc jsou silně anachronistické, protože pracují s představou nadčasové platnosti 
poznatků, což bývá ve vědě vždy problém, protože vědecké poznatky zkrátka nejsou 
nadčasové. To je případ právě takových hlubokomyslných poznámek typu "paměť proniká 
zapomenutím" a "řecké lokální proniká univerzálním" atp. Pro mě je to nepřesvědčivá, 
zbytečná mentální akrobacie beze smyslu pro historické a kontextuální ukotvení filosofických 
a vědeckých teorií. Serres třeba v jedné své knize (La Naissance de la physique dans le texte 
de Lucrèce, 1977) nachází u Lucretia moderní fyziku na základě značně povrchních 
podobností a díky velkorysému odhlížení od detailů, které by této identifikaci bránily. To mi 
připadá absurdní. A to už jen proto, že Řekové prostě fyziku v dnešním slova smyslu 
nepěstovali. Ale je docela možné, že Serresovi zkrátka nerozumím. Z francouzské produkce si 
mnohem raději čtu Bruno Latoura. Je sice také dost kryptický, ale také bývá docela zábavný v 
tom, jak zcela záměrně dráždí různé samozvané obhájce domněle monolitické a 
nedotknutelné vědecké racionality. Mám dokonce podezření, že Latour mnohé z toho, co píše, 
nemyslí tak úplně vážně, ale spíše se pokouší vymámit od "mainstreamového" chápání vědy 
odpovědi a argumenty, které zdůvodňují naše současné chápání vědy. Jinými slovy, nutí 
dnešní filosofy a historiky vědy, aby přesvědčivě formulovali argumenty kupříkladu pro 
kognitivní výjimečnost vědy.  

 
6) Na co především zaměřuješ pozornost v připravované knize o historiografii vědy? 
 
Kniha pojednává do značné míry o věcech, o kterých jsem se zmiňoval výše. Snaží se tedy 
především postihnout metodologické proměny historiografie vědy. V první části mi jde o 
podobu pozitivistického pojetí vědy a o důvody, které vedly ve druhé polovině 20. století 
historky vědy k tomu, aby přišli s jinými přístupy. Druhá část knihy se soustředí na to, jak se 
prosazoval diachronní, tj. neanachronistický, přístup k dějinám vědy. Třetí část se pokouší 
vysvětlit především to, jak a proč začali historikové vědy zohledňovat vliv náboženských a 
společenských faktorů na vznikání, obhajování a prosazování vědeckých teorií. Chtěl jsem 

 
Brázda, R. Kapitoly k historiografii vědy - rozhovor s Danielem Špeldou, Pro-Fil, vol. 10, no. 1 (2009). ISSN 1212-
9097, s. 2–9. Dostupné online: http://profil.muni.cz/01_2009/spelda_rozhovor.html. 
 



 

 
Brázda, R. Kapitoly k historiografii vědy - rozhovor s Danielem Špeldou, Pro-Fil, vol. 10, no. 1 (2009). ISSN 1212-
9097, s. 2–9. Dostupné online: http://profil.muni.cz/01_2009/spelda_rozhovor.html. 
 

9

především ukázat, že historie vědy není jen popularizační aktivita, ale samostatný obor, který 
má své tradice, instituce a specifické badatelské proudy. Opět se jedná v podstatě o diverzní 
vpád filosofa do oblasti, která není většinou doménou filosofů - tj. do historie vědy, a proto 
jsem docela zvědav, co na knihu řeknou samotní historikové vědy. 
 
Děkuji za rozhovor. 
Otázky položil Radim Brázda 
 


