Ebener, Dietrich

Der Rhesos : (Versuch einer allgemeinen Einfiihrung in die
Problematik des Stiicks)

Sbornik praci Filozofické fakulty brnénské univerzity. E, Rada
archeologicko-klasickd. 1963, vol. 12, iss. E8, pp. [59]-72

Stable URL (handle): https://hdl.handle.net/11222.digilib/110022
Access Date: 27.11. 2024
Version: 20220831

Terms of use: Digital Library of the Faculty of Arts, Masaryk University
provides access to digitized documents strictly for personal use, unless
otherwise specified.

MUN]J Mesaykosa univerzita Digital Library of the Faculty of Arts,

Filozoficka fakulta

Masaryk University
A R T 8 digilib.phil.muni.cz


https://hdl.handle.net/11222.digilib/110022

SBORNIK PRACI FILOSOFICKE FAKULTY BRNENSKE UNIVERSITY ES(1963)

DIETRICH EBENER

DER RHESOS

(Versuch einer allgemeinen Einfiihrung in die Problematik des Stiicks)

Der zehnte Gesang der Ilias, die Acidvetx, die ,,Geschichte von Dolon®, enthilt
eine hrzahlung, die sich zwar zeitlich in den Rahmen des Geschehens einfiigt, aber
auf die weitere Entwicklung der epischen Gesamthandlung keinen Einflul} ausiibt.
Schon nach antiker Uberlieferung ist sie erst nachtriglich in den Zusammenhang
des Gedichtes gestellt worden.

Seit zehn Jahren versucht das griechische Heer ohne einen entscheidenden Erfolg,
die Stadt Troja zu erobern. An dem Tage, der den in der Aoidvztx erzihlten Ereig-
nissen voraufgeht, haben die Trojaner unter Hektors Fithrung die Griechen im
Kampfe bis an das befestigte Schiffslager zuriickgedringt. Der Beginn der Dunkelheit
zwingt zum Abbruch der Schlacht. Hektor fiithrt die Trojaner nicht in die Stadt
zuriick. In der Hoffnung, das Lager zu erobern und die Griechen zu vernichten,
will er den Kampf sogleich bei Tagesanbruch fortsetzen. Deshalb schligt er in der
Ebene, die sich vor der Stadt Troja erstreckt, ein Feldlager auf und ordnet duBerste
Wachsamkeit an. .

Die Griechen befiirchten einen nichtlichen Uberfall der Trojaner und stellen
in dem Raum zwischen Graben und Mauer ihres Lagers starke Feldwachen aus.
Die Feldherrn kommen zu einer Beratung zusammen. Unter dem Eindruck der
Niederlage ist Agamemnon zur Versdhnung mit Achilleus bereit, dessen erneute
Teilnahme am Kampf allein einen Umschwung der Lage herbeizufiihren verspricht.
Eine Gesandtschaft jedoch, die an Achilleus gerichtet wird und dem Grollenden
jegliche Genugtuung fiir die ihm seinerzeit von Agamemnon zugefiigte Schmach
zusagt, kehrt unverrichteter Dinge zuriick; der Peleussohn verharrt in seiner Unnach-
giebigkeit und will erst dann wieder in 'den Kampf eingreifen, wenn Hektor die
Schiffe der Griechen in Brand steckt und seinen Angriff auf das Lager der Myrmidonen
ausdehnt. Da entschlieBen sich die Feldherrn auf den Rat des Diomedes, den Kampf
am folgenden Tage ohne Achilleus weiterzufiihren, und begeben sich zur Ruhe.

Hier setzt die Handlung der Aoidvztax ein. Der von Sorgen um die Zukunft
gequilte Agamemnon kann keinen Schlaf finden. Er verliBt sein Zelt, um erneut
den greisen Nestor um Rat zu bitten. Unterwegs begegnet er seinem Bruder Menelaos,
den ebenfalls die Unruhe vom Lager getrieben hat. Beide beschlieBen, noch einmal
die Feldherrn zu einer Besprechung zusammenzurufen. Man trifft sich bei den
Feldwachen und berit sich jenseits des Grabens. Nestor schligt vor, einen Kund-
schafter zu entsenden, der sich zu den Trojanern schleichen und deren Absichten
in Erfahrung bringen solle. Diomedes zeigt sich zu dem Gange bereit und wihlt
Odysseus zu seinem Begleiter. Beide riisten sich, richten ein Gebet um Beistand
an Pallas Athene und brechen auf.

Zu gleicher Zeit hat auch Hektor eine Versammlung der tapfersten Trojaner
einberufen. Er will wissen, ob die Griechen nach der heute erlittenen Niederlage



60 D. EBENER

etwa auf Flucht iiber See sinnen, und sucht einen Freiwilligen, der die gefihrliche
Aufgabe iibernimmt, als Spéher das Schiffslager aufzusuchen und Klarheit iiber
die Pline des Gegners zu gewinnen. Dolon meldet sich, bedingt sich aber als Beloh-
nung fiir seine Tat die Rosse des Achilleus aus, die ihm nach errungenem Siege als
Ehrenbeute iiberlassen werden sollen. Hektor sagt ihm Erfiillung seines Wunsches zu.
Dolon wappnet sich und macht sich auf den Weg.

Odysseus bemerkt den unbesonnen Vorwirtseillenden. Er und Diomedes legen
sich in einen Hinterhalt, lassen Dolon zunichts an sich voriiberlaufen, um 1hn
vom Trojanerheer abzuschneiden, und fallen dann iiber ihn her. Dolon sucht zu
entflichen. Aber Diomedes schleudert nach einem Halteruf seinen Speer absichtlich
an ihm vorbei und bringt ithn damit zum Stehen. Dolon bittet, sein Leben zu schonen,
und stellt ein reiches Losegeld fiir seine Person in Aussicht. Von Odysseus befragt,
gibt er bereitwillig Auskunft iiber seinen Auftrag, iiber die Bewachung des troja-
nischen Lagers und die Einteilung der verbiindeten Truppen; insbesondere berichtet
er von den erst kiirzlich eingetroffenen Thrakern, die abgesondert von den iibrigen
ihren Platz hitten, dem g'rlechlschen Lager zunachst ihr Konig Rhesos weile unter
ihnen, ausgeriistet mit prachtvollen Waffen und einem Streitwagen, der von einem
Gespann auserlesener schneeweiller Rosse gezogen werde. Dolons Hoffhung, mit
dem Leben davonzukommen, erfiillt sich nicht. Finster spricht Diomedes zu ihm
(K 449—453)%:

s»»LieBen wir dich ndmlich jetzt auch gegen ein Losegeld laufen,
kiamst du doch spiter gewiB zu den schnellen Schiffen der Griechen,
entweder als ein Spion oder auch zu offenem Kampfe;

muBt du sterben jedoch, von meinen Fausten bezwungen,

166

wirst du niemals wieder Verderben bereiten den Griechen!

Nach diesen Worten erschligt er den Gefangenen. Odysseus richtet ein Gebet des
Dankes fiir den erzielten Erfolg an Athene. Dann kennzeichnen sie die Stétte, um auf
dem Riickweg die Waffen des Getoteten mitnehmen zu kénnen, und setzen ihren
Weg fort. Uber das Schlachtfeld des gestrigen Tages dringen sie in das trojanische
Lager ein (469—514):

Vorwarts schritten sie nun, iiber Waffen und blutiges Erdreich,
und gelangten sogleich zur Abteilung der thrakischen Krieger.
Die aber schliefen, von Miihen erschopft. Ihre trefflichen Waffen
lagen geordnet bei ihnen am Boden in dreifacher Reihe.

Bei einem jeden stand das Doppelgespann seiner Pferde.

Rhesos schlief in der Mitte, daneben waren mit Riemen

an die Wagenbriistung die hurtigen Rosse gebunden.

Ihn sah Odysseus als Erster und zeigte ihn seinem Gefihrten:
,»Das ist der Held, Diomedes, und das dort sind seine Rosse,

die uns soeben Dolon beschrieben hat, den wir getotet.

Auf jetzt, zeig deine Tapferkeit! Bleibe nicht untitig stehen

mit bewaffneter Hand, sondern binde vom Wagen die Pferde!
Oder erschlage die Ménner, ich nehme die Pferde!** So sprach er.
Jenem gab Mut ein die hellaugig blickende Gottin Athene,
ringsum begann er zu toten. Ein grafiliches Stohnen erhob sich
unter den Hieben des Schwertes, gerétet vom Blut ward die Erde.
Wie ein Lowe sich stiirzt auf saumig gehiitete Herden

und voller Mordgier springt in die Reihen der Schafe und Ziegen,
so iiberfiel der Sohn des Tydeus die thrakischen Krieger,

bis er ein Dutzend erschlagen. Doch alle, die mit dem Schwerte
tédlich er traf, sie packte am Ful der kluge Odysseus,



DER RHESOS 61

riaumte beiseite sie, in der wohlbedachten Voraussicht,

die mit stattlichen Mahnen geschmiickten Rosse gewinnen

derart leichter den Durchgang und brauchten nicht zu erschrecken,
traten auf Leichen sie; war ihnen das ja noch nicht widerfahren.

Als nun der Sohn des Tydeus den thrakischen Konig erreichte,

raubte er ihm als Dreizehntem gleichfalls das wonnige Leben,
wihrend er stohnte im Schlaf; denn ihn quélte ein schreckliches Traumbild.
Aber der kithne Odysseus loste inzwischen die Rosse,

koppelte sie mit den Riemen und trieb sie aus dem Getiimmel,
nutzend den Bogen als Peitsche; er hatte es ndmlich vergessen,

aus dem kunstvollen Wagen die glinzende GeiBel zu nehmen.

Und er pfiff, Diomedes, dem gottlichen Helden, zum Zeichen.

Der aber stand und sann, welchen Hauptstreich er fithren noch kénnte,
ob er das Fahrzeug, auf dem die kunstreichen Riistungen lagen,

fort an der Deichsel schleppe oder auf Armen es triige,

oder der Masse der thrakischen Krieger das Leben entreile.

Wihrend er dies noch im Herzen erwog, trat zu ihm Athene

und ermahnte den gottlichen Helden: ,,Vergill nicht den Heimweg,
Sohn des tapferen Tydeus, zu den bauchigen Schiffen,

dal du ja nicht als Fliichtling zuriickkehrst! Es kénnte sehr leicht ein
anderer Gott auch die Troer erwecken!* So mahnte Athene.

Er verstand die Stimme der Géttin, und eilig bestieg er

eines der Rosse; es peitschte mit seinem Bogen Odysseus,

und sie sprengten gestreckten Laufs zu den Schiffen der Griechen.

Zwar werden die Trojaner von dem auf ihrer Seite stehenden Apollon geweckt,
und voller Schreck und Entsetzen erkennen sie das néchtliche Blutbad, das sich
in ihren Reihen ereignet hat. Aber zur Verfolgung der Téter ist es zu spit. Diomedes
und Odysseus erreichen mit ihrer Beute unangefochten das griechische Lager.

So weit die Ilias.

Nun ist uns unter den Stiicken des Euripides eine Tragodie mit dem Titel ,,Rhesos*
iiberliefert. In ihr wird das in der Aoiwvztx erzihlte Geschehen dramatisch gestaltet.
Eine knappe Ubersicht iiber den Handlungsverlauf der Tragédie mag die durch
die Form wie durch die Absicht des Dichters bedingten Unterschiede zwischen
den beiden Darstellungen im UmriB8 erkennen lassen.

Der Zuschauer sieht sich in das trojanische Feldlager versetzt. Es ist tiefe Nacht.
Aufgeregt stiirmt der Chor der Wachen zum Zelt Hektors und ruft ihn heraus, um ihn
iiber auBergewShnliche Vorgiinge im Griechenlager, iiber Fenerglanz und lirmende
Bewegung, zu unterrichten. Hektor glaubt, die Griechen riisteten sich nach ihrer
gestrigen Niederlage zur Flucht iiber See, und ist drauf und dran, sein Heer zu
alarmieren und sofort iiber die flichenden Feinde herzufallen.

Umsonst sucht der Chor dem Kénig die Gefahren seines Planes klarzumachen.
Erst als Aineias erscheint, gleichfalls Bedenken ausspricht und auf die unheilvollen
Folgen hinweist, die solch ein nichtlicher Angriff auf das befestigte feindliche Lager
zeitigen konne, gibt Hektor nach. Er zeigt sich einverstanden mit dem Vorschlag
einen Kundschafter zum Schiffslager zu entsenden und durch ihn iiber die Absichten
der Griechen Genaueres zu erfahren.

Auf Hektors Frage, wer von den Trojanern freiwillig den gefahrvollen Gang
unternehmen wolle, meldet sich Dolon. Nachdem er sich die Rosse dies Achilleus
als Bhrenlohn fiir seine Tapferkeit ausbedungen hat, brciht er auf. Thn geleiten
die Glickwiinsche des Chors, der den Mut des Helden bewundert und Apollons
Hilfe fiir seine erfolgreiche Wiederkehr erfleht.

Ein Hirt triftt ein mit der Nachricht, der Thrakerkonig Rhesos sei mit emem
groBen Heer zur Unterstiitzung der Trojaner auf dem Anmarsch und werde in Kiirze



62 D. EBENER

eintreffen, Wéhrend der Chor die Meldung freudig begriifit, zeigt sich Hektor abwei-
send und mochte, in der GewiBheit, den Krieg bereits entschieden zu haben, am
liebsten den ungebetenen Helfer zuriickschicken. Erst auf Zureden des Chors wie
des Hirten entschlieft er sich, den Thraker als Bundesgenossen aufzunehmen.
Der Chor feiert im Liede den neuen Verbiindeten als Befreier von den Lasten des
Krieges.

Rhesos erscheint. Hektor empfingt ihn mit Vorwiirfen, weil er den Freunden
in der Not recht spit zu Hilfe komme. Rhesos entschuldigt sein verspiitetes Ein-
greifen mit einem Krieg, den er gegen ein Skythenvolk habe fithren miissen, und
erbietet sich, das Griechenheer an einem Tage zu vernichten und danach mit Hektor
Griechenland selbst anzugreifen und zu unterjochen. Hektor mahnt ihn, itber dem
TFerneren nicht das Néchstliegende zu vernachldssigen, und weist ihm seinen Lager-
platz an. Der Chor griifit den nahenden Morgen und geht gleichfalls ab, um die
Ablésung zu wecken.

Odysseus und Diomedes schleichen herbei. Sie haben Dolon auf ihrem Wege
gefangengenommen, itber die Wachen, die Losung und das Lager Hektors ausgefragt
und dann erschlagen. Nun stutzen sie vor dem leeren Zelt Hektors, dem ihr Anschlag
gegolten hat. Schon glauben sie, unverrichteter Dinge abziehen zu miissen, da
erscheint Athene und nennt ihnen als neues Ziel den soeben eingetroffenen Konig
Rhesos, den es zu erschlagen gelte, bevor er als Kampfer Verderben iiber die Griechen
bringe. Wihrend Odysseus und Diomedes zur Tat schreiten, beruhigt Athene,
indem sie sich fiir Aphrodite ausgibt, den sorgenvoll herbeieilenden Alexandros,
den die unbestimmte Nachricht von der Ankunft feindlicher Kundschafter auf die
Suche nach Hektor getrieben hat. Sie veranlaft ihn, zu seinem Lager zuriickzugehen.
Die griechischen Helden, die inzwischen ihr blutiges Werk vollbracht haben, ruft sie
zu schleuniger Flucht.

Der Chor der Wachen, der Liarm bei den Thrakern vernommen und verdichtige
Gestalten gesehen hat, ohne iiber das Vorgefallene genau unterrichtet zu sein, stellt
den fliehenden Odysseus. Dieser vermag den Chor zu tduschen und auf eine falsche
Fihrte zu locken. Er selbst entkommt. Der Chor ritselt iiber den Unbekannten,
dessen er nicht habhaft werden konnte, und vermutet in dem T4ter den schon
durch andere listige Streiche bekannten Odysseus.

Schwerverwundet kommt der Wagenlenker des Rhesos und berichtet iiber das
Gemetzel, dem sein K6nig und mehrere andere Thraker zum Opfer gefallen seien.
Er glaubt, Trojaner seien die Morder gewesen. Der Chor verwahrt sich gegen diesen
Verdacht.

Hektor kehrt zuriick und tadelt streng den Chor, weil er seines Wichteramtes
so schlecht gewaltet habe. Schirfste Bestrafung droht er ihm an. Flehentlich beteuert
der Chor seine Unschuld. Der Wagenlenker #uflert erneut seinen Verdacht und
bezichtigt Hektor selbst der Tat. Auch als Hektor emport die Beschuldigung von
sich weist und den Befehl erteilt, dem Verwundeten Hilfe in seinem eigenen Hause
zu gewihren, bleibt jener bet seiner Behauptung. Der Chor beklagt das Ungliick,
das durch die Ermordung des Thrakerkénigs erneut iiber Troja hereingebrochen ist.

Da erscheint die gottliche Mutter des erschlagenen Helden, ihren toten Sohn
in den Armen. Thr Trauergesang klingt aus in die gegen Athene gerichtete Anklage,
die Tat verschuldet zu haben. Nur einen schwachen Trost vermag ihr die GewiBheit
zu bieten, dafl ihr Sohn als Daimon in einer Hohle Thrakiens weiterleben werde.
Fiir die Trojaner bedeuten ihre Worte die endgiiltige Aufhellung des Geschehens
und die Befreiung von dem Vorwurf eigener Schuld. Wihrend der Tag anbricht



DER RHESOS 63

erteilt Hektor voller Siegeszuversicht den Befehl zum Aufbruch und zur Fortsetzung
des Kampfes.

Schon diese knappe Ubersicht zeigt, wie der dramatische Dichter es verstanden
liat, in Anlehnung an seine epische Vorlage eine Folge lebendiger Szenen mit fliissig
abrollender Handlung zu schaffen. Diesem Ziel dienen teils Erweiterungen und
Steigerungen von Motiven, die bereits im Epos gegeben waren, teils aber auch
Anderungen derartiger Motive sowie schlieBlich geschickt angebrachte Neuerungen.
Um die Frage nach dem Gehalt des Werkes zu beantworten, miissen wir dieser
Tatigkeit des Dichters nachgehen.

Die Verlegung des Schauplatzes in das trojanische Lager ergibt sich als notwendige
Voraussetzung. Auf einen Prolog im iiberkommenen Sinne wird verzichtet. Gleich
die erste Szene bringt spannungsgeladene Handlung. Zwar erfihrt der Horer nicht,
was Feuer und Lirm im Griechenlager zu bedeuten haben. Aber darauf kommt es
dem Dichter nich an. Thm geniigt es, das Herbeistiirmen der Wachen zu motivieren,
ihre Bestiirzung und den schreckensvollen Eifer, mit dem sie ihrem Feldherrn
das Ungewohnliche, Verdachterregende mitteilen. Man kann sich nicht des Eindrucks
erwehren, der Dichter habe mit Absicht ein Element des Schattenhaften, des Undurch-
sichtigen in der Handlung belassen, um mit ihm die nichtliche Szene auch vom
geschehen her zu unterstreichen. Wie die auftretenden Personen in ihren Sorten
mmmer wieder darauf hinweisen, es sei Nacht, es herrsche tiefe Dunkelheit, man
kénne nicht deutlich sehen - dies fiir eine Auffithrung bei Tage unter freiem Himmel,
wie wir sie fiir die damalige Zeit ansetzen miissen, auch eine notwendige Stiitze
fir die Vorstellungskraft der Zuschauer -, so fingt sich der Blick dessen, der das
Geschehen kritisch durchmustern will, an Zwielichtigem. Man sieht ein Bestimmtes,
sich gerade Darbietendes, verliert es aber dann wieder aus dem Auge.

Das beginnt mit der erwihnten Frage nach dem Sinn des Getéses und der Feuer,
die der Horer nicht beantwortet findet, und setzt sich kurz darauf fort in der Dolon-
szene. Hat in der Ilias der Kundschafter schlicht seine Belohnung gefordert und
zugestanden erhalten, so entspinnt sich hier ein lebhaftes, bis zur endgiiltigen
Formulierung des gewiinschten Lohnes in seiner Spannung gesteigertes Gesprich,
das in dem Augenblick, da Dolon seine Forderung eréffnet, eine letzte Steigerung
dadurch erfihrt, dafl auch Hektor gesteht, auf diese Beute erpicht gewesen zu sein,
jetzt allerdings sein gegebenes Wort hilt und seinerseits auf das Erhoffte verzichtet.
Und wenn Dolon in der Ilias sich fiir seinen Spihergang einfach mit Bogen und
Speer ausriistet, ein Wolfsfell um die Schultern schligt und eine Sturmkappe von
Wieselfell auf den Kopf setzt, so ergibt sich hier aus Dolons Bemerkung, er wolle
sich seinem Unternehmen entsprechend kleiden, eine wiBbegierige Frage des Chors
und eine ausfithrliche Erklirung Dolons, wie er durch Vermummen mit Wolfsfell
und Wolfsrachen und durch Kriechen auf allen vieren dem Gegner den Anblick
eines Tieres vortduschen wolle. Ist auf diese Weise der Horer iiber Personlichkeit
und Vorhaben des Kundschafters unterrichtet, als gelte es, sein weiteres Schicksal
in aller Ausfiihrlichkeit zu erleben, tritt Dolon seinen Weg an — und verschwindet
in dem Dunkel der Nacht, das iiber der Szene liegt, genau so wie in dem Dunkel,
das den Fortgang der Handlung zu zerreiflen scheint. Denn aufler einigen Worten
derer, die sich iiber das lange Ausbleiben des Kundschafters sorgen, und den knappen
Andeutungen im Gesprich des Odysseus und des Diomedes erfihrt der Horer nichts
Weiteres von ihm. Ahnliches spielt sich beim Auftreten des Rhesos ab. Nachdem
der Hirt den Anmarsch des Thrakerkénigs und seines Heeres eindrucksvoll geschildert
hat, bahnt sich im abweisenden Verhalten Hektors ein Konflikt an, der zwar durch



64 D. EBENER

die Mahnungen des Chors und des Hirten und den von ihnen hervorgerufenen
EntschluB Hektors, den Konig als Bundesgenossen aufzunehmen, zunéchst bereinigt:
erscheint, sich ber dann, als Rhesos selbst den Schauplatz betritt, in etwas gewan-
delter Form fortsetzt. Hektors Vorwurf und des Thrakers Entschuldigung, des
letzteren schrankenlose Eroberungsgeliiste und des ersteren miBigende Bedacht-
samkeit bilden Gegensitze, die den Horer auf eine tiefergreifende Auseinandersetzung
spannen. Aber der Trojaner und der Thraker regeln nur noch die notwendigen
Fragen der Stellung und des Lagers, dann gehen sie ab, um nie wieder gemeinsam vor
die Augen des Zuschauers zu treten.

Jetzt schleichen die griechischen Helden herbei. Eine Schwierigkeit taucht auf:
Hektor hat sein Zelt verlassen, der Anschlag ist miBgliickt, das ganze Unternehmen
fragwiirdig geworden. Aber sogleich erscheint Athene und weist ein neues Ziel.
Und als gerade Alexandros herbeikommt, ergibt sich nicht etwa eine Hemmung
oder eine Verwicklung, im Gegenteil: Der Storenfried erméglicht der Gottin, auf
der Biihne zu bleiben und die griechischen Helden zur Flucht zu mahnen. Die kleine
Intrige, die Athene mit dem ahnungslosen Alexandros spielt, dient also auch nur
einem fiir den Augenblick berechneten und sofort erfilllten Zweck, weder ergibt
sie sich aus lange angebahnten Entwicklungen noch beschwdrt sie ihrerseits weit-
reichende Folgen herauf.

Es folgen Flucht, drohende Ergreifung und erneutes Entkommen des Odysseus,
danach die Erwagungen des Chors iiber den mutmaBlichen Téter. Hier ist alles auf
den spannenden Ablauf des Husarenstreichs abgestellt. Ein Problem deutet sich
erst wieder an mit dem Auftreten des verwundeten Wagenlenkers. Der ausfiihrliche
Bericht iiber das nichtliche Gemetzel wiirde, wire er uns als alleiniges Fragment
eines sonst verlorengegangenen Stiickes erhalten, einen kritischen Beurteiler wohl
in die Irre fithren und ihn auf echt tragisches Geschehen um die Personlichkeit
des Rhesos schlieBen lassen. Im Gegensatz zur Ilias herrscht hier im thrakischen
Lager eine durch falsche Einschitzung der Lage hervorgerufene Unordnung und
Nachlissigkeit, ohne die unser realistisch und niichtern urteilender Dichter wohl
den Erfolg des nichtlichen Uberfalls seinen Zuschauern nicht zumuten mochte.
Im Mittelpunkt des Berichtes steht der ins einzelne ausgefiihrte Traum des Wagen-
lenkers, zu dem der Dichter das in der Ilias kurz erwihnte ,,schreckliche Traumbild®
des erschlagenen Koénigs ausgestaltet hat. Am Schlufl des Berichtes erst klingt das
Problem an: Der Verdacht des Wagenlenkers, der K6nig sei aus niederen Beweg-
griinden von seinen Freunden und Bundesgenossen, denen er zu Hilfe eilte, beseitigt
worden. Auch hier entspinnt sich zwischen dem erbittert und hartnickig auf seiner
Meinung beharrenden Wagenlenker und dem aufs tiefste betroffenen, schlieBlich
in Ungeduld geratenden Hektor eine scharfe Auseinandersetzung. Aber der Streit
findet alsbald sein Ende, nicht in menschlich befriedigender Lésung der aufgewor-
fenen Frage, sondern durch den Befehl Hektors, den Verwundeten trotz seines
andauernden und verletzenden Widerspruchs zur Pflege in das Haus des Konigs
zu schaffen. Sich die spitere Einsicht des Wagenlenkers in die wahren Zusammen-
hinge vorzustellen, ist dem Hérer iiberlassen; sie wird auf der Bithne weder berichtet
noch angedeutet.

Bs bleibt die letzte Szene. Sie macht aus dem Munde der um ibhren Sohn trauernden
Muse mit der Vorgeschichte der Ermordung des Rhesos sowie seinem kiinftigen
Schicksal bekannt, falit also die Aufgaben des Prologs und des Epilogs zusammen.
Der ethische Grundgedanke, der in de1 Geschichte von der Uberheblichkeit und
der grausamen Bestrafung des Thamyris liegt, wird fiir die Handlung nicht im



DER RHESOS 656

geringsten genutzt. Fiir den Chor und fiir Hektor ergibt sich die endgiiltige Klirung
des Vorgefallenen und damit auch die Reinigung von den Vorwiirfen mangelnder
Pflichterfiillung und heimtiickischen Mordes. Der Aufruf Hektors zum Beginn
der Schlacht stellt einen kraftvollen Abschlufl dar. Allerdings haftet er stirker am
dufleren Geschehen, als daBl er organisch aus einer tragischen Problementwicklung
herauswiichse.

Gibt uns somit der Handlungsablauf keinen Anhaltspunkt fiir eine echt tragische
Gestaltung, wie sie das Anliegen der groBen Meister der klassischen Tragodie gewesen
war, so erhebt sich die Frage, ob trotz dieses Mangels vielleicht die auftretenden
Menschen in ibrer jeweiligen personlichen Prigung, ihrem Schicksal und ihrem
Verhalten gegeniiber diesem Schicksal derartige Anhaltspunkte bieten.

Der Titelheld, der nur in einer Szene vor den Augen der Zuschauer steht, tritt
waffenrasselnd und selbstbewuBt auf. Sein erster GruB klingt noch bescheiden,
er erkennt Hektors Kampferfolge an und verspricht seine Hilfe. Sobald ihn aber
Hektor seines spiaten Kommens wegen gescholten hat, bleibt er bei sachlicher Recht-
fertigung nicht stehen. Was Hektor in zehn Jahren nicht fertiggebracht hat, will
er an einem Tage vollenden. Aber nicht nur das. Nach dem Sieg will er ganz Griechen-
land unterwerfen. Hektors Einwinde prallen an ihm ab (483):

Das Leiden macht dir Freude, glaub’ ich, nicht das Tun!

Die nambhaftesten Helden des griechischen Heeres 1Bt er sich nennen, weil er sich
mit ihnen messen mochte. Dem Odysseus vor allem, der den Troern so viel zu schaffen
macht, wird er seine Verwegenheit heimzahlen. Diese Versicherung sind die letzten
Worte, die der Zuschauer von ihm hort. Rhesos geht ab, ohne einen Beweis dafiir
zu liefern, daf3 seinen Worten die Taten entsprechen. Und wire dies der Fall — Athene
bezeugt es, als sie den beiden griechischen Helden das neue Ziel ihres Anschlages
weist —, so bliebe der Thrakerkdnig, wie ihn das Stiick zeigt, auch nicht mehr als
der Typ des groBsprecherischen, selbstsicheren Kriegsmannes. Eine Beziehung
zwischen seiner Vermessenheit und seinem Tode klingt nur leise an in dem Wunsche
des Chors, Zeus moge den Gotterneid von ihm fernhalten; denn fiir die Wichter
ist bei ihren Worten nicht das Verhiltnis von Mensch zu Gott maBgebend, sondern
die Sorge, ihre Friedenssehnsucht, deren Erfiillung fiir sie von dem erfolgreichen
Wirken des neuen Bundesgenossen abhiingt, konne enttduscht werden. Dafl Rhesos
gerade dem Spihergang des Helden zum Opfer fallen soll, dem er schimpflichste
Behandlung angedroht hat, geschieht ohne tieferen Sinn, ereignet sich gleichsam
zufillig.

Die Gestalt, die dem Zuschauer wihrend des Spiels die lingste Zeit vor Augen
steht, Hektor, ist als Perstnlichkeit von dem Dichter der Ilias entscheidend geprigt
worden. Dort ist er der tapferste Trojaner, der unermiidliche Verteidiger seiner
Heimatstadt, der treue Freund und zuverlissige Kampfgefihrte, nicht nur selbst
besonnen, sondern auch gutem Rat zuginglich, als liebender Gatte und Vater
zarter Regungen fihig, im Sieg wie in der Niederlage menschlicher Anteilnahme
wert. Von diesem Hektor ist im Stiick nur wenig zu merken. Als unbedachter Drauf-
ginger zeigt er sich gleich zu Beginn bei der Meldung des Chors, als unkluger Politiker
spéter, als er den Bundesgenossen kurzerhand wieder nach Hause schicken oder
allenfalls als Gast aufnehmen will. Wenn er sich in beiden Fillen auf den Rat von
Untergebenen hin dann doch zum Richtigen entschliefit, erweckt er weniger den
Eindruck eines bedachtsamen Befehlshabers, der seine Entschliisse nach weisem
Abwégen aller vor ihn gebrachten Meinungen fait, als vielmehr eines trotz starker
Worte Schwankenden, dessen Versicherungen nicht den Ernst verdienen, mit dem

5 Sbornik pracf FF.



66 D. EBENER

ithr Sprecher sie verkiindet. In seiner Siegesgewilheit ist er ebenso maBlos wie in
dem Zorn, mit dem er den Wachen ihre Siumigkeit vorwirft. Gegeniiber Rhesos
beweist er eine Art naiver Diplomatie, in der ihm freilich der andere mehr als gewach-
sen ist; der heftige Vorwurf wegen zu spiten Kommens soll nicht etwa ein Einge-
stindnis der Schwiche sein, und wenn man die Tapferkeit des Feindes anerkennt,
so nicht, um ein Hilfebediirfnis zu begriinden; im Gegenteil, die eigene Unabhin-
gigkeit und Stirke soll auf diese Weise herausgestrichen werden. Eine dhnliche Art
von Diplomatie scheint Hektor auch gegeniiber der Forderung Dolons an den Tag
zu legen. Hatte er es wirklich, wie er sagt, gleichfalls auf die Rosse des Achilleus.
abgesehen? Das ist durchaus moglich — aber die Worte (188 ff.):

Doch ich habe
dich aufgemuntert ohne Trug: Ich gebe dir,
zu schonstem Schmucke deinen Haus, Achills Gespann!

kénnen auch in erster Linie darauf berechnet sein den Wert des Geforder-
ten zu erhdhen, dariiber hinaus das eigene Zum — Wort — Stehen selbstge-
fillig zu unterstreichen. Menschlich gewinnende Ziige fehlen diesem Hektor nicht;
auf des Rhesos weitgreifende Eroberungspline antwortet er nich zuerst mit dem
Hinweis auf die solchem Beginnen entgegenstehenden Schwierigkeiten und auf die
ihm auch ohne Zuwachs verfiigbare Macht, sondern mit dem unstreitig echt empfun-
denen Ausdruck der Liebe zu Heimat und Frieden (474 ff.):

Konnt’ ich, befreit von unsrer gegenwartgen Not,
die Stadt, wie einst, in voller Sicherheit bewohnen,
den Gottern, wahrlich, dankte ich mit Innigkeit!,

und die Betroffenheit und Exregung, mit der er sich gegen den krinkenden Verdacht.
des Wagenlenkers verteidigt, quillt aus ehrlichem Herzen. Hektor ist nicht schlechthin
der iiberhebliche, grofispurige Kriegsmann, als der Rhesos erscheint. Aber von
tragischem Handeln und Leiden im Sinne der alten Tragddie ist er gleich weit
entfernt.

Betrachten wir Dolon, der im ersten Teil des Stiickes die Hauptanteilnahme des
Hérers beansprucht, so sehen wir einen Krieger, der den Mut zu einem gewagten
Unternehmen nicht nur im Munde fiihrt, sondern auch durch den tatsichlichen
Aufbruch besiegelt. Aber auf diesen Mut tut er sich weidlich zugute, und er versteht
es nicht nur, seine zu erwartende Leistung ins rechte Licht zu setzen, sondern auch,
wie ein gewiegter Geschiftsmann, den fiir seine Verhdltnisse grofitmoglichen Lohn
im voraus fiir sich herauszuschlagen. Damit riickt er als Mensch in die Nihe des
Rhesos, von diesem hauptsichlich durch die duBleren Umstinde seiner Stellung
und Aufgabe unterschieden.

Odysseus und Diomedes treiben zwar die Handlung durch ihr Eingreifen am
kriftigsten vorwirts, unterscheiden sich aber als Personlichkeiten im tragischen
Sinn nicht von den vorgenannten. Die List und Verwegenheit des Odysseus, die in
den Worten Hektors und des Chors wiederholt anerkannt wird und sich in der Szene
der Begegnung mit dem Chor drastisch bekundet, bleibt ein duBerlicher Wesenszug,
desgleichen das besonnen-sachliche Verhalten des Diomedes. Neben ihnen treten
die iibrigen Gestalten, jeweils nur innerhalb einer auch zeitlich knappen Situation
wirksam, noch weiter zuriick. Und wie treffend auch der Clior die Gedanken und
Empfindungen des einfachen Soldaten, im weiteren Sinne, des Volkes, wiedergibt,
zuweilen einen gesunden Menschenverstand an den Tag legt, der sich der Einsicht



DER RHESOS 67

des Feldherrn iberlegen zeigt, angesichts der groBsprecherischen Krklarungen
des Rhesos, von seinem wahren Sehnen verleitet, allzu leichtgliubig den Sieg und
den GenuB der Freuden des Friedens fiir nahe bevorstehend ansieht, bei plétzlich
auftretenden unvermuteten Ereignissen fiirs erste den Kopf verliert, sich von
der Kaltbliitigkeit und dem Scharfsinn eines entschlossenen, wenn auch einzelnen
Gegners iibertdlpeln 1iBt und bei alledem seine eigene kleine Sorge und persénliche
Bedrohung nicht vergit: in seinem Reden und Handeln lebt doch nur der gegen-
wirtige, ihn unmittelbar betreffende Alltag.

Die Gottin Athene endlich und, als deus ex machina, die Muse verkdrpern weniger
gottliche Michte, die, wie der Mensch auch ihre AuBerungen aufnehmen mag
bestimmend in sein Leben eingreifen, als vielmehr Personen, die fiir die I‘ortseuung
und den Abschlufl der Handlung technisch erforderlich sind.

MiBt man also das vorliegende Stiick mit den MaBstiben der attischen Tragédie
der klassischen Zeit, wird man zu einem recht ungiinstigen Urteil gelangen. Nun
kann aber selbst kein Leser der heutigen Zeit abstreiten, im Rhesos ein fesselndes
Spiel zu erleben, das seine Wirkung auch auf der antiken Biithne — schon die Auf-
nahme unter die Stiicke des Euripides spricht dafiir — nicht verfehlt haben wird.
Wer der Leistung des Dichters gerecht werden will, sollte demnach unbefangen
das Stiick aus sich selbst heraus zu verstehen suchen.

Und hier eréffnet sich eine Welt, die, wie weit sie von der klassischen Tragodie
abriickt, als Ausdruck kiinstlerischen Wollens wie als Widerspiegelung gesellschaft-
licher Verhiltnisse und der Bediirfnisse des Publikums gleichermaBen bedeutend
ist. Die Stimmung der Nacht, das Treiben eines aufgeschreckten Heerlagers, eine
wie ein Mosaik aus vielen Teilen zusammengesetzte und doch in einem Flusse dahin-
stromende Handlung verleihen dem Stiick seinen eigenen Reiz. Mochte der Inhalt
der Acidviix dem Hérer noch so bekannt sein, der Dichter wuBite den Stoff derart
zu gestalten, dafl die von der ersten Szene an erregte Spannung unvermindert
bestehen bleibt und immer wieder neue Wendungen erfihrt. Besonders der handlungs-
miBige Hohepunkt des Stiickes, die Tauschung des Chors durch Odysseus, zeigt
durch ihre Einordnung in den Gesamtrahmen, wie meisterhaft der Dichter Stimmung
und Geschehen zu stirkster Wirkung zu fiihren verstand. Dem Thrakerkonig wird
das Lager angewiesen, die Tat der griechischen Kundschafter steht dicht bevor.
Da tritt das den Ablauf verzégernde und doch unmittelbar aus der Situation geborene
Lied der Wachen ein, in dem lebhafte Auseinandersetzung iiber die ablésenden
Kameraden und ahnungsvolle Unruhe iiber das lange Ausbleiben Dolons sich vereinen
mit zarten lyrischen Tonen, die dem Anbruch des Morgens gewidmet sind. Nun
schleichen die Griechen herbei. Mit ihnen lauscht der Horer auf jedes verdichtige
Gerdusch, mit ihnen teilt er die Betroffenheit iiber das mutmaBliche Scheitern
des Anschlags, mit ihnen empfindet er Schreck iiber die neu aus dem Dunkel tau-
chenden Gestalten und atmet auf, entpuppen sie sich, wie Athene, als Helfer, oder
werden sie, wie Alexandros, durch List unschidlich gemacht. Und jetzt entlidt sich
die angestaute Spannung in lirmender Bewegung. Die Wachen verfolgen Odysseus.
Es ist fiir die Wirkung der Szene belanglos, ob der Fliehende, wie es nach der vor-
hergehenden Absprache mit Diomedes der Fall sein miiBte, das erbeutete Rossepaar
am Ziigel fithrt, oder ob man annehmen soll, in einer wer weill wie notwendig gewor-
denen Anderung des Planes habe Diomedes die Rosse iitbernommen, sofern nicht
die beiden gezwungen worden seien, auf das Gespann iiberhaupt zu verzichten.
Diese Frage beriihrt der Dichter nicht mehr oder weniger als jene nach den Griinden
der auBlergewshnlichen Unruhe im Griechenlager zu Beginn des Stiickes. Odysseus



68 D. EBENER

ist von den Speeren der Verfolger bedroht. Er muB stehenbleiben. Drohungen und
Fragen prasseln auf ihn hernieder, in denen sich aber auch die Unsicherheit des Chors
verrit, der iiber das Vorgefallene noch gar nicht genau unterrichtet ist und nur auf
Grund seiner bisherigen Beobachtungen fiir Rhesos, den von ihm so erleichtert
begriiten Sieg- und Friedensbringer, das Schlimmste befiirchtet. Das spiirt der
gewitzte Odysseus nur zu genau, und er dreht den SpieB um, bezeichnet seinerseits
die auf ihn Einstiirmenden als Ubeltiter und fragt sie voller Emporung, ob sie des
Rhesos Morder seien. In dieser Frage zeigt sich des Dichters Fihigkeit zu psycholo-
gischem Einfiihlen: Odysseus, als Téter, spielt mit dem Feuer (686):

Schlugst du gar den Rhesos tot?,

und er verrechnet sich nicht. Prompt antwortet der eine Wichter, mit geziicktem
Speer, und sieht den StoB, den er im nichsten Augenblick fithren wird, als schon
vollzogen an:

Nein, dich, der ihn ermorden will!

Der Fliichtling ist in die Enge getrieben, er muf} die ihm bekannte Losung als letztes
Mittel einsetzen, mit vollem Erfolg, kann sich daraufhin die Meute nach der entgegen-
gesetzten Richtung vom Halse schicken und selbst unbehelligt seines Weges ziehen.
Das alles spielt sich in atemberaubendem Wirbel innerhalb weniger Sekunden
vor dem Zuschauer ab. Dann folgt das Ausklingen, in dem die Anspannung des
Erlebten nachzittert, das erregte Fragen des Chors nach dem Verschwundenen — denn
daBl feindliche Spaher dagewesen seien, bleibt den Geprellten unzweifelhaft —,
der auf den Richtigen zielende Verdacht, der in dem Lied auf das Bettlerstiickchen
des Odysseus gipfelt, und nun folgerecht die wieder aus der Situation erwachsende
Sorge des einfachen Soldaten um die Folgen, die das Entkommen des Feindes fiir
ihn selbst heraufbeschwéren wird — bis aus der Finsternis schauerlich die Schmer-
zensschreie des verzweifelt umherirrenden verwundeten Wagenlenkers dringen.
Damit ist die auf héchste Bithnenwirksamkeit berechnete, aber stets im Realen
verharrende Uberleitung von dem beinahe komodienhaften Ton der Tduschungsszene
zu dem packenden, dramatisch bewegten Bericht des Wagenlenkers gegeben, der den
Vergleich mit den besten Botenberichten der klassischen Tragodie nicht zu scheuen
braucht.

Hier lebt unverkennbar die Freude an der Handlung, am tatsichlichen Geschehen,
die nicht allzu viel nach Griinden und schon gar nicht nach Problemen fragt.

Und die handelnden Menschen?

Schwere Verluste und Schéden hatte der Peloponnesische Krieg verursacht.
Mit einer verstirkten Ausnutzung der Sklavenarbeit — einer Folge auch des Kriegs-
gewinnlertums, des Reichtums, der, besonders in Athen und Argos, wihrend der
Notzeiten in den Hinden von Waffenfabrikanten, Getreidehéndlern, Lieferanten,
Wucherern zusammengeflossen war und einen Ausdruck in der Zusammenballung
groBerer Sklavenmassen fand — ging Hand in Hand eine zunehmende VergroBerung
der Besitzunterschiede innerhalb der freien Bevilkerung, die sich aus vielen Erwerbs-
zweigen, vor allem aus der Landwirtschaft, durch die Sklavenarbeit verdringt sah.
Auch in Sparta, dem einzigen griechischen Staat, der in den auf den Krieg folgenden
Jahren auBenpolitische Geltung beanspruchen konnte, hatte der wirtschaftliche
Zusammenbruch zahlreicher Familien aus der herrschenden Oberschicht der Spar-
tiaten, die schon durch die Kriegsverluste stark geschwicht war, zu scharfen sozialen
Gegensiitzen gefithrt. Hier und im iibrigen, in viele Zwergstaaten zerrissenen Griechen-



DER RHESOS 69

land entluden diese Gegensitze sich manchenorts in blutigen Aufstinden, wihrend
Ideen zur radikalen Umwilzung der gesellschaftlichen Verhiltnisse auch in der Lite-
ratur ihren Niederschlag fanden. In den 392 zu Athen aufgefiihrten *Exyinatdfovoat,
der ,,Frauenvolksversammlung®, des Aristophanes entwickelt Proxagora ein Pro-
gramm zur Uberfithrung aller materiellen Werte einschlieBlich der Sklaven, auf
deren Arbeit sich der Wohlstand auch weiterhin griinden soll, in das Gemeineigentum
aller Freien.

In dieser Zeit ergab sich fiir zahlreiche besitzlose freie Biirger eine Existenzgrund-
lage, die ihrerseits auf das Denken und die ethische Haltung des Einzelnen einen
starken Einflull ausiibte: der Beruf des Soldners. Da jeder korperlich gesunde freie
Grieche militirisch gut ausgebildet war und griechische Kriegskunst in der Mittel-
meerwelt den fithrenden Rang innehatte, fanden derartige Soldner eine weitver-
breitete Verwendung; ihnen winkte nicht nur der Sold, sondern auch zusitzliche
Bereicherung durch Beute. Mir dieser Entwicklung wandelten sich nicht allein bei
den Soldnern selbst, sondern auch in der Bevolkerung, der sie entstammten und zu
der sie in vielfachen Beziehungen standen, die Vorstellungen von Krieg und kriege-
rischem Heldentum. An die Stelle des Kriegers, dem die Verteidigung der Heimat
eine Ehrenpflicht war, trat der auf seinen persénlichen Gewinn bedachte und auf
seine Erlebnisse und Taten pochende Berufssoldat. Der vom Kampf unmittelbar zu
erwartende Lohn und die kleineren und gréfleren Néte des soldatischen Alltags
gewannen eine andere Bedeutung, als ihnen in fritheren Zeiten zugestanden worden
war. Dariiber hinaus brachten die Schrecken und Drangsale des drei Jahrzehnte
umfassenden Krieges und der neben den sozialen auch an politischen und militi-
rischen Wirren iiberreichen Nachkriegszeit ‘mit ihren hdufigen Umschwiingen eine
andere Einstellung zu den grofien Werten der Vergangenheit mit sich. Wo in Zeiten
vorwiegend friedlicher Entwicklung oder, wihrend eines Krieges, grofler milité-
rischer Leistungen leicht eine verkldrende Heroisierung eintrat, riefen andauernde
Not und allzu oft wiederkehrende Enttiduschung ein Miftrauen gegeniiber dem frisher
Anerkannten hervor. Man glaubte nicht mehr recht an wahre Grofle, man hatte
es lernen miissen, wie im Leben der staatlichen Gemeinschaft, so auch im Leben
des Einzelnen hinter den oft so glinzenden Gewindern die diirftige Nacktheit zu
sehen. Auf dem Gebiet der Tragidie traten die altiiberhieferten Mythen als Schatz-
kammern voller tiefschiirfender Probleme, die alle Bereiche des menschlichen
Daseins umschlossen, mehr und mehr zuriick, aus den Tré‘,gern inneren Gehaltes
wurden sie in steigendem MaBe zu Fundgruben von ,,Themen®, bei deren Ausar-
beitung es vor allem auf Spannung, auf erheiternde oder schaurige Wirkung, auf
derbe Lebensnihe unter Verzicht auf schwere geistige Kost ankam. Neben die
klassische Tragodie, der das Publikum aus Achtung und wehmiitigem Stolz auf
eine grofle Vergangenheit die Treue nicht brach, traten neue Biithnenwerke, die den
gegenwirtigen Bediirfnissen und Anschauungsweisen der Menschen eher entsprachen.

In diese Zeit, in die erste Hilfte des vierten Jahrhunderts, weist unser Stiick.
Aus der Masse derer, die als Zuschauer an der frischen Darstellung des néchtlichen
Lagerlebens ihr Vergniigen gehabt haben werden, stammen im Grunde auch die
Menschen, die iiber seine Biihne gehen. Ihnen wird der Wagenlenker mit den Worten
(758 ff.):

Denn, ruhmvoll sterben, wenn man einmal sterben soll,
ist, mem ich, hart fur den, der stirbt —

wie sollt’ es nicht? —
doch hohe Ehre fiir die Uberlebenden.



70 D. EBENER

aus der Seele gesprochen haben, mit einer Wandlung des Urteils iiber den Tod im
Kampfe, der fiir die Tragodie des fiinften Jahrhunderts schwerlich vorstellbar ist.
Fiir ste wie fiir den Dichter ist das tragische Lebensgefiihl einer Zeit, in der die Trago-
dienauffithrung ein Gottesdienst zu Ehren der Vaterstadt war, zwar nicht ent-
schwunden, gilt aber nur mehr als Erinnerung, als teures Vermachtms dem eine spiir-
hare dasemsgestaltende Macht nicht mehr innewohnt. So fehlt den Worten der Muse,
mit denen sie im Anschlul} an die gegen Athene gerichtete Beschuldigung die Liebe
der Musen zur Kiinstlerstadt Athen ausspricht (941 ff.), nach der voraufgegangenen
Handlung die zutiefst ergreifende und mahnende Wirkung, und wenn Hektor und
der Chor das Stiick mit dem Aufruf zum Kampf und zum Erringen der Freikeit
ausklingen lassen (986 ff.), so verspiiren wir darin eher die Absicht zu einem drama-
turgisch wirksamen Abschlufl als einen Appell, der in den Herzen der Zuschauer
einen Widerhall finden kann. Immerhin beweisen diese Stellen, daf selbst der Dichter
eines Rhesos, der in so vielen entscheidenden Punkten selbstindig und selbstbewuBt
von den Bahnen der klassischen Tragddie abweicht, sich dem EinfluB der alten Zeit
nicht vollig entziehen kann und will.

Uberliefert, ist uns das Stiick unter den Tragodien des Euripides. Daf} letaterer
einen Rhesos verfafit hatte, ist aus der Antike bezeugt. Der Grammatiker Krates
aus Pergamon (2. Jh.), so berichtet der Scholiast zu Vers 528, erkannte an dieser
Stelle einen astronomischen Irrtum des Euripides und meinte, der Dichter habe
ihn begangen, weil er das Stiick in jungen Jahren auf die Bithne gebracht habe;
in der in den Handschriften iiberlieferten Hypothesis? wird ausdriicklich auf die
Eintragung des euripideischen Stiickes in die attischen Didaskalien hingewiesen.
Sicher griindet sich die Mitteilung des Krates auf Kenntnis dieser Didaskalien.

Ist nun der uns vorliegende Rhesos das Jugendwerk des Euripides, wie man nach
der Uberlleferung annehmen miifite?

Schon in der Antike gab es Stimmen, welche diese Frage verneinten. In der erwihn-
ten Hypothesis heillt es, einige (8v:0t) verdichtigten das Stiick nichteuripideischen
Ursprungs, wobei freilich zur Begriindung vorgebracht wird, es trage ein mehr
sophokleisches Geprige. Da die Begriindung nicht weiter ausgefuhrt wird, vermdgen
wir sie nicht voll zu verstehen. An eine Abhangigkeit von Sophokles mufi man
bei dem Auftreten der Athene (595 ff.) denken, das, zum Teil bis ins Wortliche hinein,
vom Prolog des Ajas beeinfluBlt ist; aber dies und anderes? bleibt duBerliche Einzel-
heit. Auch die Anklinge an Euripides selbst, die zahlreicher erscheinen, insbesondere
in der Sprache des Dialogs unverkennbar sind und im einzelnen sogar Entlehnungen
von Motiven zeigen — wie das Lied, mit dem der Chor den Morgen begriiBt (527 ff.),
aus einem Fragment des Phaethon’, oder das von der trauernden Muse ausgespro-
chene Lob der Kinderlosigkeit (980 ff.) aus einem Chorlied der Medeia (1090 ff.) — be-
schrinken sich auf AuBeres und beriihren nicht den Gehalt. Daneben finden sich
nichteuripideische Formen wie das biotische w=potuvi (523) und adjektivisch ge-
setztes jvipuag (913). Auffillig bleibt auch die Andere an Rhesos als Z:zbg @ xvxlog
(355)8.

Entscheidend aber fiir die groBe Wahrscheinlichkeit, mit der das vorliegende
Stiick von einem Dichter des vierten Jahrhunderts stammt und aus uns unbekannten
Griinden an die Stelle des verlorengegangenen euripideischen trat?, bleibt letzten
Endes seine innere Haltung, das Fehlen jeglicher tragischen Problematlk der ablauf
der Handlung und das Gebaren der auftretenden Menschen, wie es darzustellen eben
versucht wurde. Ohne Zweifel war Euripides, der nicht umsonst zu den im vierten
Jahrhundert beliebtesten Klassikern gehorte, ein Meister auch in der bithnenwirk-



DER RHESOS 71

samen Gestaltung seiner Stoffe, viele fesselnde und erschiitternde Ziige und Situa-
tionen des menschlichen Lebens hat er fiir die Bithne erst entdeckt. Aber niemals
sind sie ihm mehr als ein Mittel zu anderen, tieferen Zwecken gewesen. In dem einen
uns erhaltenen Satyrspiel des Dichters, dem Kyklops, konnen wir verfolgen, wie er,
selbst wenn er es gewollt hitte, kaum in der Lage gewesen wire, einen Stoff nur un
einer moglichst lebensvollen, spannenden erheiternden oder ruhrenden Handlung
willen zu gestalten. Kr hat seine schwere geistige Biirde in das drollige Spicl dey
Satyrn cbenfalls mitgeschleppt, als er den Kyklopen seinen Standpunkt iiber Welt
und Gott und Recht und Gesetz nach allen Regeln der Kunst darlegen liel (316 ff.),
und wird sich vielleicht dadurch hier um ein gut Teil seiner Wir kuntr gebracht haben.
Den Schopfer der Medeia und der Bakchen trennt ein weiter Raum von dem Dichter
des Rhesos. Damit werden Bedeutung und Verdienst des letzteren nicht geschmiilert;
nur sind sie von anderen Voraussetzungen aus zu wiirdigen. Und daB sein Stiick bei
Anerkennung der oben angefithrten Griinde fiir uns das einzige vollstinding erhaltene
Werk der tragischen Dichtung der Griechen aus dem vierten Jahrhundert darstellt,
erhoht noch seinen Wert.

ANMERKUNGEN

1 Dieses und das folgende Iliaszitat nach Ubersetzung des Verfassers.

® Teile dieser Hypothesis finden sich, mit Abweichungen im Text, Pap. Soc. It. 12/2, 1951,
Nr. 1286. Dazu Gallavotti, ., Nuove Hypotheseis di drammi Euripidei, Riv. Fil. 11, 1933, S. 177.

3 Tfir nichteuripideischen Ursprung und die ungefihre Datierung v. Wilamowitz — Moellen-
dorff, U., Analecta Euripidea, Berlin 1875, S. 198, und Hermes LXI 1926, S. 284. Fiir die Echtheit
sind eingetreten Goossens, R., La date du Rhesos, Ant. class. I 1932, S. 93, der hinter der Person
des Rhesos den Thrakerkonig Sitalkes vermutet, mit dem Athen 431 ein Biindnis schlo$, und das
Stiick entsprechend datiert, und, als Verfechter der gleichen Auffassung, Grégoire, H., L’authen-
cité du Rhesos d’Euripide, ebendort II 1933, S. 91; ferner — nachdem Grégoire bereits gegen
Bedenken von Sinko, Th., ebendort ITI 1934, S. 223. 411, Stellung genommen hatte, besonders
ebendort TITS. 434 — Sneller, C. B.,, De Rheso tragoedia, Diss. Utrecht, Amsterdam 1949.
Indessen muB nach dem Krateszitat der euripideische Rhesos in eine frithere Zeit gehoren:
Pohlenz, M., Die griechische Tragodie, Gottingen 19542, S. 470, und Erl. 8. 187. Buchwald, W.,
Studien zur Chronologie der attischen Tragédie 454 —431, Diss. Konigsberg, Weida 1939, S. 55
versucht die Echtheit des Rhesos als eines Jugendwerkes zu erweisen. Vgl. Bjorck, G., Arktos
N. 8. 11954, 8. 1, und Eranos 55, 1957, S. 7. Allgemein iiber das Stiick und den Stand der Aus-
-einandersetzung Geffcken, J., Hermes LXXI 1936, S. 394. Pohlenz, M., a. a. O. Lesky, A., Rezen-
sion zu Sneller, Gnomon 23, 1951, S. 141; Die tragische Dichtung der Hellenen, Géttingen 1956,
S. 218; Geschichte der griechischen Literatur. Bern 1959, S. 580. Gute Beobachtungen iiber
-das Verhaltnis des Rhesosdichters zu den euripideischen Dramen und iiber die Tatsache, daB
gerade die Eingangsszene des Stiickes als ,,unverwechselbares Signum** der kiinstlerischen Form-
gebung dieses Dichters zu werten ist, bei Strohm, H., Hermes LXXXVII 1959, S. 257.

4 Nock, Class. Rev. XLIV 1930, S. 173.

5 Macurdy, G. H., Am. Journ. Phil. LXTV 1943, S. 408 sucht daraus Echtheit nachzuweisen.

5 v. Wilamowitz— Moellendorff, U., Der Glaube der Hellenen, Berlin 1931/2, II S. 262 spricht
sie dem 5. Jahrhundert ab.

? Ein dhnlicher Fall scheint u. a. besonders fiir das Satyrspiel Sisyphos des Euripides vor-
zuliegen. Nach den Didaskalien wurde es 415 aufgefithrt. Der Text ist uns verloren. Etwas spiter
hat der Tyrann Kritias ein uns in Fragmenten erhaltenes Satyrspiel mit gleichem Titel verfafit,
das in der Zuweisung zwischen Euripides und Kritias schwanks.



72 D. EBENER

RHESOS

Autor rozebird episodu o Rhesovi, dochovanou v X. zpévu lliady, a drama, dochované mezi
tragediemi Euripidovymi. Autor tragedie zpracoval drama umélecky zdafile, ale tak, jak to
odpovida potfebam a niladém Elovéka 4. stoleti. Od klasického dramatu 5. stoleti se 1idi také tfm,
%e podéni lidskych citt nesméfuje k hlubsim cilim, jako je tomu u Euripida, nybrZ je samo cilem
bésnika. Tim jsou Euripides, autor Medeie a Bakch, i nezndmy bésnik 4. stolet{, sepsavii Rhésa,
od sebe vzdéleni. To ovBem hru Rhesos nesnituje, naopak, je pro nés cennym dokladem poesie
4. stoletf pf. n. 1.



