
Ebener, Dietrich

Der Rhesos : (Versuch einer allgemeinen Einführung in die
Problematik des Stücks)

Sborník prací Filozofické fakulty brněnské univerzity. E, Řada
archeologicko-klasická. 1963, vol. 12, iss. E8, pp. [59]-72

Stable URL (handle): https://hdl.handle.net/11222.digilib/110022
Access Date: 27. 11. 2024
Version: 20220831

Terms of use: Digital Library of the Faculty of Arts, Masaryk University
provides access to digitized documents strictly for personal use, unless
otherwise specified.

Digital Library of the Faculty of Arts,
Masaryk University
digilib.phil.muni.cz

https://hdl.handle.net/11222.digilib/110022


S B O R N f K P R A C l F I L O S O K I C K E F A K U L T Y B R N E N S K E U N I V E R S I T Y E 8 (1903) 

D I E T R I C H E B E N E R 

D E R R H E S O S 

(Versuch einer allgemeinen Einführung in die Problematik des Stücks) 

Der zehnte Gesang der Ilias, die AoAüVcia, die „Geschichte von Dolon", enthäl t 
eine Erzählung, die sich zwar zeitlich in den Rahmen des Geschehens einfügt, aber 
auf die weitere Entwicklung der epischen Gesamthandlung keinen Einfluß ausübt . 
Schon nach antiker Uberlieferung ist sie erst nachträglich in den Zusammenhang 
des Gedichtes gestellt worden. 

Seit zehn Jahren versucht das griechische Heer ohne einen entscheidenden Erfolg, 
die Stadt Troja zu erobern. A n dem Tage, der den in der AoXciwxix erzählten Ereig­
nissen voraufgeht, haben die Trojaner unter Hektars Führung die Griechen im 
Kampfe bis an das befestigte Schiffslager zurückgedrängt. Der Beginn der Dunkelheit 
zwingt zum Abbruch der Schlacht. Hektor führt die Trojaner nicht in die Stadt 
zurück. In der Hoffnung, das Lager zu erobern und die Griechen zu vernichten, 
will er den Kampf sogleich bei Tagesanbruch fortsetzen. Deshalb schlägt er in der 
Ebene, die sich vor der Stadt Troja erstreckt, ein Feldlager auf und ordnet äußerste 
Wachsamkeit an. 

Die Griechen befürchten einen nächtl ichen Uberfall der Trojaner und stellen 
in dem Raum zwischen Graben und Mauer ihres Lagers starke Feldwachen aus. 
Die Feldherrn kommen zu einer Beratung zusammen. Unter dem Eindruck der 
Niederlage ist Agamemnon zur Versöhnung mit Achilleus bereit, dessen erneute 
Teilnahme am Kampf allein einen Umschwung der Lage herbeizuführen verspricht. 
Eine Gesandtschaft jedoch, die an Achilleus gerichtet wird und dem Grollenden 
jegliche Genugtuung für die ihm seinerzeit von Agamemnon zugefügte Schmach 
zusagt, kehrt unverrichteter Dinge zurück; der Peleussohn verharrt in seiner Unnach-
giebigkeit und will erst dann wieder in den Kampf eingreifen, wenn Hektor die 
Schiffe der Griechen in Brand steckt und seinen Angriff auf das Lager der Myrmidonen 
ausdehnt. Da entschl ießen sich die Feldherrn auf den Rat des Diomedes, den Kampf 
am folgenden Tage ohne Achilleus weiterzuführen, und begeben sich zur Ruhe. 

Hier setzt die Handlung der AoÄwvsia ein. Der von Sorgen um die Zukunft 
gequälte Agamemnon kann keinen Schlaf finden. E r verläßt sein Zelt, um erneut 
den greisen Nestor um Rat zu bitten. Unterwegs begegnet er seinem Bruder Menelaos, 
den ebenfalls die Unruhe vom Lager getrieben hat. Beide beschließen, noch einmal 
die Feldherrn zu einer Besprechung zusammenzurufen. Man trifft sich bei den 
Feldwachen und berät sich jenseits des Grabens. Nestor schlägt vor, einen Kund­
schafter zu entsenden, der sich zu den Trojanern schleichen und deren Absichten 
in Erfahrung bringen solle. Diomedes zeigt sich zu dem Gange bereit und wähl t 
Odysseus zu seinem Begleiter. Beide rüsten sich, richten ein Gebet um Beistand 
an Pallas Athene und brechen auf. 

Zu gleicher Zeit hat auch Hektor eine Versammlung der tapfersten Trojaner 
einberufen. E r will wissen, ob die Griechen nach der heute erlittenen Niederlage 



60 • . EBENER 

etwa auf Flucht über See sinnen, und sucht einen Freiwilligen, der die gefährliche 
Aufgabe übernimmt, als Späher das Schiffslager aufzusuchen und Klarheit über 
die P läne des Gegners zu gewinnen. Dolon meldet sich, bedingt sich aber als Beloh­
nung für seine Tat die Rosse des Achilleus aus, die ihm nach errungenem Siege als 
Ehrenbeute überlassen werden sollen. Hektor sagt ihm Erfüllung seines Wunsches zu. 
Dolon wappnet sich und macht sich auf den Weg. 

Odysseus bemerkt den imbesonnen Vorwärtsei lenden. E r und Diomedes legen 
sich in einen Hinterhalt, lassen Dolon zunächts an sich vorüberlaufen, um ihn 
vom Trojanerheer abzuschneiden, und fallen dann über ihn her. Dolon sucht zu 
entfliehen. Aber Diomedes schleudert nach einem Halteruf seinen Speer absichtlicli 
an ihm vorbei und bringt ihn damit zum Stehen. Dolon bittet, sein Leben zu schonen, 
und stellt ein reiches Lösegeld für seine Person in Aussicht, Von Odysseus befragt, 
gibt er bereitwillig Auskunft über seinen Auftrag, über die Bewachung des troja­
nischen Lagers und die Einteilung der verbündeten Truppen; insbesondere berichtet 
er von den erst kürzlich eingetroffenen Thrakern, die abgesondert von den übrigen 
ihren Platz hät ten , dem griechischen Lager zunächst; ihr König Rhesos weile unter 
ihnen, ausgerüstet mit prachtvollen Waffen und einem Streitwagen, der von einem 
Gespann auserlesener schneeweißer Rosse gezogen werde. Dolons Hoffnung, mit 
dem Leben davonzukommen, erfüllt sich nicht. Finster spricht Diomedes zu ihm 
(K 449-453) 1: 

„Ließen wir dich nämlich jetzt auch gegen ein Lösegeld laufen, 
k ä m s t du doch später gewiß zu den schnellen Schiffen der Griechen, 
entweder als ein Spion oder auch zu offenem Kampfe; 
m u ß t du sterben jedoch, von meinen Fäusten bezwungen, 
wirst du niemals wieder Verderben bereiten den Griechen!" 

Nach diesen Worten erschlägt er den Gefangenen. Odysseus richtet ein Gebet des 
Dankes für den erzielten Erfolg an Athene. Dann kennzeichnen sie die Stät te , um auf 
dem R ü c k w e g die Waffen des Getöteten mitnehmen zu können, und setzen ihren 
Weg fort. Über das Schlachtfeld des gestrigen Tages dringen sie in das trojanische 
Lager ein (469—514): 

Vorwärts schritten sie nun, über Waffen und blutiges Erdreich, 
und gelangten sogleich zur Abteilung der thrakischen Krieger. 
Die aber schliefen, von Mühen erschöpft. Ihre trefflichen Waffen 
lagen geordnet bei ihnen am Boden in dreifacher Reihe. 
Bei einem jeden stand das Doppelgespann seiner Pferde. 
Rhesos schlief in der Mitte, daneben waren mit Riemen 
an die Wagenbrüstung die hurtigen Rosse gebunden. 
Ihn sah Odysseus als Erster und zeigte ihn seinem Gefährten: 
„ D a s ist der Held, Diomedes, und das dort sind seine Rosse, 
die uns soeben Dolon beschrieben hat, den wir getötet . 
Auf jetzt, zeig deine Tapferkeit! Bleibe nicht untät ig stehen 
mit bewaffneter Hand, sondern binde vom Wagen die Pferde! 
Oder erschlage die Männer, ich nehme die Pferde!" So sprach er. 
Jenem gab Mut ein die helläugig blickende Gött in Athene, 
ringsum begann er zu t ö t e n . E i n gräßliches S töhnen erhob sich 
unter den Hieben des Schwertes, gerötet vom Blut ward die Erde. 
Wie ein L ö w e sich stürzt auf säumig gehüte te Herden 
und voller Mordgier springt in die Reihen der Schafe und Ziegen, 
so überfiel der Sohn des "Pydeus die thrakischen Krieger, 
bis er ein Dutzend erschlagen. Doch alle, die mit dem Schwerte 
tödl ich er traf, sie packte am F u ß der kluge Odysseus, 



DER RHESOS 61 

räumte beiseite sie, in der wohlbedachten Voraussicht, 
die mit stattlichen Mähnen geschmückten Rosse gewännen 
derart leichter den Durchgang und brauchten nicht zu erschrecken, 
träten auf Leichen sie; war ihnen das ja noch nicht widerfahren. 
Als nun der Sohn des Tydeus den thrakischen König erreichte, 
raubte er ihm als Dreizehntem gleichfalls das wonnige Leben, 
während er s töhnte im Schlaf; denn ihn quälte ein schreckliches Traumbild. 
Aber der kühne Odysseus löste inzwischen die Rosse, 
koppelte sie mit den Riemen und trieb sie aus dem Getümmel , 
nutzend den Bogen als Peitsche; er hatte es nämlich vergessen, 
aus dem kunstvollen Wagen die glänzende Geißel zu nehmen. 
Und er pfiff, Diomedes, dem gött l ichen Helden, zum Zeichen. 
Der aber stand und sann, welchen Hauptstreich er führen noch könnte , 
ob er das Fahrzeug, auf dem die kunstreichen R ü s t u n g e n lagen, 
fort an der Deichsel schleppe oder auf Armen es trüge, 
oder der Masse der thrakischen Krieger das Leben entreiße. 
Während er dies noch im Herzen erwog, trat zu ihm Athene 
und ermahnte den gött l ichen Helden: „Vergiß nicht den Heimweg, 
Sohn des tapferen Tydeus, zu den bauchigen Schiffen, 
daß du ja nicht als Flücht l ing zurückkehrst! Es könnte sehr leicht ein 
anderer Gott auch die Troer erwecken!" So mahnte Athene. 
E r verstand die Stimme der Gött in, und eilig bestieg er 
eines der Rosse; es peitschte mit seinem Bogen Odysseus, 
und sie sprengten gestreckten Laufs zu den Schiffen der Griechen. 

Zwar werden die Trojaner von dem auf ihrer Seite stehenden Apollon geweckt, 
und voller Schreck und Entsetzen erkennen sie das nächtl iche Blutbad, das sich 
in ihren Reihen ereignet hat. Aber zur Verfolgung der Täter ist es zu spät. Diomedes 
und Odysseus erreichen mit ihrer Beute unangefochten das griechische Lager. 

So weit die Ilias. 
Nun ist uns unter den Stücken des Euripides eine Tragödie mit dem Titel „ R h e s o s " 

überliefert. In ihr wird das in der AoXiüViix erzählte Geschehen dramatisch gestaltet. 
Eine knappe Übersicht über den Handlungsverlauf der Tragödie mag die durch 
die Form wie durch die Absicht des Dichters bedingten Unterschiede zwischen 
den beiden Darstellungen im Umriß erkennen lassen. 

Der Zuschauer sieht sich in das trojanische Feldlager versetzt. Es ist tiefe Nacht. 
Aufgeregt s türmt der Chor der Wachen zum Zelt Hektors und ruft ihn heraus, um ihn 
über außergewöhnliche Vorgänge im Griechenlager, über Feuerglanz und lärmende 
Bewegung, zu unterrichten. Hektor glaubt, die Griechen rüsteten sich nach ihrer 
gestrigen Niederlage zur Flucht über See, und ist drauf und dran, sein Heer zu 
alarmieren und sofort über die fliehenden Feinde herzufallen. 

Umsonst sucht der Chor dem König die Gefahren seines Planes klarzumachen. 
Erst als Aineias erscheint, gleichfalls Bedenken ausspricht und auf die unheilvollen 
Folgen hinweist, die solch ein nächtlicher Angriff auf das befestigte feindliche Lager 
zeitigen könne, gibt Hektor nach. E r zeigt sich einverstanden mit dem Vorschlag, 
einen Kundschafter zum Schiffslager zu entsenden und durch ihn über die Absichten 
der Griechen Genaueres zu erfahren. 

Auf Hektors Frage, wer von den Trojanern freiwillig den gefahrvollen Gang 
unternehmen wolle, meldet sich Dolon. Nachdem er sich die Rosse dies Achilleus 
als Ehrenlohn für seine Tapferkeit ausbedungen hat, breiht er auf. Ihn geleiten 
die Glückwünsche des Chors, der den Mut des Helden bewundert und Apollons 
Hilfe für seine erfolgreiche Wiederkehr erfleht. 

E i n Hirt trifft ein mit der Nachricht, der Thrakerkönig Rhesos sei mit einem 
großen Heer zur Unters tützung der Trojaner auf dem Anmarsch und werde in Kürze 



62 D. EBENER 

eintreffen. Während der Chor die Meldung freudig begrüßt, zeigt sich Hektor abwei­
send und möchte , in der Gewißheit , den Krieg bereits entschieden zu haben, am 
liebsten den ungebetenen Helfer zurückschicken. Erst auf Zureden des Chors wie 
des Hirten entschl ießt er sich, den Thraker als Bundesgenossen aufzunehmen. 
Der Chor feiert im Liede den neuen Verbündeten als Befreier von den Lasten des 
Krieges. 

Rhesos erscheint. Hektor empfängt ihn mit Vorwürfen, weil er den Freunden 
in der Not recht spät zu Hilfe komme. Rhesos entschuldigt sein verspätetes Ein­
greifen mit einem Krieg, den er gegen ein Skythenvolk habe führen müssen, und 
erbietet sich, das Griechenheer an einem Tage zu vernichten und danach mit Hektor 
Griechenland selbst anzugreifen und zu unterjochen. Hektor mahnt ihn, über dem 
Ferneren nicht das Nächst l iegende zu vernachlässigen, und weist ihm seinen Lager­
platz an. Der Chor grüßt den nahenden Morgen und geht gleichfalls ab, um die 
Ablösung zu wecken. 

Odysseus und Diomedes schleichen herbei. Sie haben Dolon auf ihrem Wege 
gefangengenommen, über die Wachen, die Losung und das Lager Hektors ausgefragt 
und dann erschlagen. Nun stutzen sie vor dem leeren Zelt Hektors, dem ihr Anschlag 
gegolten hat. Schon glauben sie, unverrichteter Dinge abziehen zu müssen, da 
erscheint Athene und nennt ihnen als neues Ziel den soeben eingetroffenen König 
Rhesos, den es zu erschlagen gelte, bevor er als Kämpfer Verderben über die Griechen 
bringe. Während Odysseus und Diomedes zur Tat schreiten, beruhigt Athene, 
indem sie sich für Aphrodite ausgibt, den sorgenvoll herbeieilenden Alexandras, 
den die unbestimmte Nachricht von der Ankunft feindücher Kundschafter auf die 
Suche nach Hektor getrieben hat. Sie veranlaßt ihn, zu seinem Lager zurückzugehen. 
Die griechischen Helden, die inzwischen ihr blutiges Werk vollbracht haben, ruft sie 
zu schleuniger Flucht. 

Der Chor der Wachen, der Lärm bei den Thrakern vernommen und verdächt ige 
Gestalten gesehen hat, ohne über das Vorgefallene genau unterrichtet zu sein, stellt 
den fliehenden Odysseus. Dieser vermag den Chor zu täuschen und auf eine falsche 
Fährte zu locken. E r selbst entkommt. Der Chor rätselt über den Unbekannten, 
dessen er nicht habhaft werden konnte, und vermutet in dem Täter den schon 
durch andere listige Streiche bekannten Odysseus. 

Schwerverwundet kommt der Wagenlenker des Rhesos und berichtet über das 
Gemetzel, dem sein K ö n i g und mehrere andere Thraker zum Opfer gefallen seien. 
E r glaubt, Trojaner seien die Mörder gewesen. Der Chor verwahrt sich gegen diesen 
Verdacht. 

Hektor kehrt zurück und tadelt streng den Chor, weil er seines Wächteramtes 
so schlecht gewaltet habe. Schärfste Bestrafung droht er ihm an. Flehentlich beteuert 
der Chor seine Unschuld. Der Wagenlenker äußert erneut seinen Verdacht und 
bezichtigt Hektor selbst der Tat. Auch als Hektor empört die Beschuldigung von 
sich weist und den Befehl erteilt, dem Verwundeten Hilfe in seinem eigenen Hause 
zu gewähren, bleibt jener bei seiner Behauptung. Der Chor beklagt das Unglück , 
das durch die Ermordung des Thrakerkönigs erneut über Troja hereingebrochen ist. 

Da erscheint die gött l iche Mutter des erschlagenen Helden, ihren toten Sohn 
in den Armen. Ihr Trauergesang klingt aus in die gegen Athene gerichtete Anklage, 
die Tat verschuldet zu haben. Nur einen schwachen Trost vermag ihr die Gewißheit 
zu bieten, daß ihr Sohn als Daimon in einer Höhle Thrakiens weiterleben werde. 
Für die Trojaner bedeuten ihre Worte die endgült ige Aufhellung des Geschehens 
und die Befreiung von dem Vorwurf eigener Schuld. Während der Tag anbricht 



DER RHESOS 63 

erteilt Hektor voller Siegeszuversicht den Befehl zum Aufbruch und zur Fortsetzung 
des Kampfes. 

Schon diese knappe Übers icht zeigt, wie der dramatische Dichter es verstanden 
hat, in Anlehnung an seine epische Vorlage eine Folge lebendiger Szenen mit flüssig 
abrollender Handlung zu schaffen. Diesem Ziel dienen teils Erweiterungen und 
Steigerungen von Motiven, die bereits im Epos gegeben waren, teils aber auch 
Änderungen derartiger Motive sowie schließlich geschickt angebrachte Neuerungen. 
Um die Frage nach dem Gehalt des Werkes zu beantworten, müssen wir dieser 
Tät igkeit des Dichters nachgehen. 

Die Verlegung des Schauplatzes in das trojanische Lager ergibt sich als notwendige 
Voraussetzung. Auf einen Prolog im überkommenen Sinne wird verzichtet. Gleich 
die erste Szene bringt spannungsgeladene Handlung. Zwar erfährt der Hörer nicht, 
was Feuer und Lärm im Griechenlager zu bedeuten haben. Aber darauf kommt es 
dem Dichter nich an. Ihm genügt es, das Herbeistürmen der Wachen zu motivieren, 
ihre Bestürzung und den schreckensvollen Eifer, mit dem sie ihrem Feldherrn 
das Ungewöhnl iche , Verdachterregende mitteilen. Man kann sich nicht des Eindrucks 
erwehren, der Dichter habe mit Absicht ein Element des Schattenhaften, des Undurch­
sichtigen in der Handlung belassen, um mit ihm die nächtl iche Szene auch vom 
geschehen her zu unterstreichen. Wie die auftretenden Personen in ihren Sorten 
immer wieder darauf hinweisen, es sei Nacht, es herrsche tiefe Dunkelheit, man 
könne nicht deutlich sehen - dies für eine Aufführung bei Tage unter freiem Himmel, 
wie wir sie für die damalige Zeit ansetzen müssen, auch eine notwendige Stütze 
für die Vorstellungskraft der Zuschauer -, so fängt sich der Blick dessen, der das 
Geschehen kritisch durchmustern will, an Zwielichtigem. Man sieht ein Bestimmtes, 
sich gerade Darbietendes, verliert es aber dann wieder aus dem Auge. 

Das beginnt mit der erwähnten Frage nach dem Sinn des Getöses und der Feuer, 
die der Hörer nicht beantwortet findet, und setzt sich kurz darauf fort in der Dolon-
szene. Hat in der Ilias der Kundschafter schlicht seine Belohnung gefordert und 
zugestanden erhalten, so entspinnt sich hier ein lebhaftes, bis zur endgült igen 
Formulierung des gewünschten Lohnes in seiner Spannung gesteigertes Gespräch, 
das in dem Augenblick, da Dolon seine Forderung eröffnet, eine letzte Steigerung 
dadurch erfährt, daß auch Hektor gesteht, auf diese Beute erpicht gewesen zu sein, 
jetzt allerdings sein gegebenes Wort hält und seinerseits auf das Erhoffte verzichtet. 
Und wenn Dolon in der Ilias sich für seinen Spähergang einfach mit Bogen und 
Speer ausrüstet , ein Wolfsfell um die Schultern schlägt und eine Sturmkappe von 
Wieselfell auf den Kopf setzt, so ergibt sich hier aus Dolons Bemerkung, er wolle 
sich seinem Unternehmen entsprechend kleiden, eine wißbegierige Frage des Chors, 
und eine ausführliche Erklärung Dolons, wie er durch Vermummen mit Wolfsfell 
und Wolfsrachen und durch Kriechen auf allen vieren dem Gegner den Anblick 
eines Tieres vortäuschen wolle. Ist auf diese Weise der Hörer über Persönlichkeit 
und Vorhaben des Kundschafters unterrichtet, als gelte es, sein weiteres Schicksal 
in aller Ausführlichkeit zu erleben, tritt Dolon seinen Weg an — und verschwindet 
in dem Dunkel der Nacht, das über der Szene liegt, genau so wie in dem Dunkel, 
das den Fortgang der Handlung zu zerreißen scheint. Denn außer einigen Worten 
derer, die sich über das lange Ausbleiben des Kundschafters sorgen, und den knappen 
Andeutungen im Gespräch des Odysseus und des Diomedes erfährt der Hörer nichts 
Weiteres von ihm. Ähnl iches spielt sich beim Auftreten des Rhesos ab. Nachdem 
der Hirt den Anmarsch des Thrakerkönigs und seines Heeres eindrucksvoll geschildert 
hat, bahnt sich im abweisenden Verhalten Hektars ein Konflikt an, der zwar durch 



64 D. EBENER 

die Mahnungen des Chors und des Hirten und den von ihnen hervorgerufenen 
Entsch luß Hektors, den König als Bundesgenossen aufzunehmen, zunächst bereinigt 
erscheint, sich ber dann, als Rhesos selbst den Schauplatz betritt, in etwas gewan­
delter Form fortsetzt. Hektors Vorwurf und des Thrakers Entschuldigung, des 
letzteren schrankenlose Eroberungsgelüste und des ersteren mäßigende Bedacht­
samkeit bilden Gegensätze, die den Hörer auf eine tiefergreifende Auseinandersetzung 
spannen. Aber der Trojaner und der Thraker regeln nur noch die notwendigen 
Fragen der Stellung und des Lagers, dann gehen sie ab, um nie wieder gemeinsam vor 
die Augen des Zuschauers zu treten. 

Jetzt schleichen die griechischen Helden herbei. Eine Schwierigkeit taucht auf: 
Hektor hat sein Zelt verlassen, der Anschlag ist mißglückt , das ganze Unternehmen 
fragwürdig geworden. Aber sogleich erscheint Athene und weist ein neues Ziel. 
Und als gerade Alexandros herbeikommt, ergibt sich nicht etwa eine Hemmung 
oder eine Verwicklung, im Gegenteil: Der Störenfried ermöglicht der Gött in , auf 
der B ü h n e zu bleiben und die griechischen Helden zur Flucht zu mahnen. Die kleine 
Intrige, die Athene mit dem ahnungslosen Alexandros spielt, dient also auch nur 
einem für den Augenblick berechneten und sofort erfüllten Zweck, weder ergibt 
sie sich aus lange angebahnten Entwicklungen noch beschwört sie ihrerseits weit­
reichende Folgen herauf. 

Es folgen Flucht, drohende Ergreifung und erneutes Entkommen des Odysseus, 
danach die Erwägungen des Chors über den mutmaßl ichen Täter. Hier ist alles auf 
den spannenden Ablauf des Husarenstreichs abgestellt. E in Problem deutet sich 
erst wieder an mit dem Auftreten des verwundeten Wagenlenkers. Der ausführliche 
Bericht über das nächtl iche Gemetzel würde, wäre er uns als alleiniges Fragment 
eines sonst verlorengegangenen Stückes erhalten, einen kritischen Beurteiler wohl 
in die Irre führen und ihn auf echt tragisches Geschehen um die Persönlichkeit 
des Rhesos schließen lassen. Im Gegensatz zur Ilias herrscht hier im thrakischen 
Lager eine durch falsche Einschätzung der Lage hervorgerufene Unordnung und 
Nachlässigkeit , ohne die unser realistisch und nüchtern urteilender Dichter wohl 
den Erfolg des nächtl ichen Überfalls seinen Zuschauern nicht zumuten mochte. 
Im Mittelpunkt des Berichtes steht der ins einzelne ausgeführte Traum des Wagen­
lenkers, zu dem der Dichter das in der Ilias kurz erwähnte „schreckliche Traumbild" 
des erschlagenen Königs ausgestaltet hat. A m Schluß des Berichtes erst klingt das 
Problem an: Der Verdacht des Wagenlenkers, der König sei aus niederen Beweg­
gründen von seinen Freunden und Bundesgenossen, denen er zu Hilfe eilte, beseitigt 
worden. Auch hier entspinnt sich zwischen dem erbittert und hartnäckig auf seiner 
Meinung beharrenden Wagenlenker und dem aufs tiefste betroffenen, schließlich 
in Ungeduld geratenden Hektor eine scharfe Auseinandersetzung. Aber der Streit 
findet alsbald sein Ende, nicht in menschlich befriedigender Lösung der aufgewor­
fenen Frage, sondern durch den Befehl Hektors, den Verwundeten trotz seines 
andauernden und verletzenden Widerspruchs zur Pflege in das Haus des Königs 
zu schaffen. Sich die spätere Einsicht des Wagenlenkers in die wahren Zusammen­
hänge vorzustellen, ist dem Hörer überlassen; sie wird auf der B ü h n e weder berichtet 
noch angedeutet. 

Es bleibt die letzte Szene. Sie macht aus dem Munde der um ihren Sohn trauernden 
Muse mit der Vorgeschichte der Ermordung des Rhesos sowie seinem künft igen 
Schicksal bekannt, faßt also die Aufgaben des Prologs und des Epilogs zusammen. 
Der ethische Grundgedanke, der in der Geschichte von der Überhebl ichkeit und 
•der grausamen Bestrafung des Thamyris liegt, wird für die Handlung nicht im 



DER RHESOS 65 

geringsten genutzt. Für den Chor und für Hektor ergibt sich die endgült ige Klärung 
des Vorgefallenen und damit auch die Reinigung von den Vorwürfen mangelnder 
Pflichterfüllung und heimtückischen Mordes. Der Aufruf Hektors zum Beginn 
der Schlacht stellt einen kraftvollen Abschluß dar. Allerdings haftet er stärker am 
äußeren Geschehen, als daß er organisch aus einer tragischen Problementwicklung 
herauswüchse. 

Gibt uns somit der Handlungsablauf keinen Anhaltspunkt für eine echt tragische 
Gestaltung, wie sie das Anliegen der großen Meister der klassischen Tragödie gewesen 
war, so erhebt sich die Frage, ob trotz dieses Mangels vielleicht die auftretenden 
Menschen in ihrer jeweiligen persönlichen Prägung, ihrem Schicksal und ihrem 
Verhalten gegenüber diesem Schicksal derartige Anhaltspunkte bieten. 

Der Titelheld, der nur in einer Szene vor den Augen der Zuschauer steht, tritt 
waffenrasselnd und se lbstbewußt auf. Sein erster Gruß klingt noch bescheiden, 
er erkennt Hektors Kampferfolge an und verspricht seine Hilfe. Sobald ihn aber 
Hektor seines späten Kommens wegen gescholten hat, bleibt er bei sachlicher Recht­
fertigung nicht stehen. Was Hektor in zehn Jahren nicht fertiggebracht hat, will 
er an einem Tage vollenden. Aber nicht nur das. Nach dem Sieg will er ganz Griechen­
land unterwerfen. Hektors E inwände prallen an ihm ab (483): 

Das Leiden macht dir Freude, glaub' ich, nicht das Tun! 
Die namhaftesten Helden des griechischen Heeres läßt er sich nennen, weil er sich 
mit ihnen messen möchte . Dem Odysseus vor allem, der den Troern so viel zu schaffen 
macht, wird er seine Verwegenheit heimzahlen. Diese Versicherung sind die letzten 
Worte, die der Zuschauer von ihm hört. Rhesos geht ab, ohne einen Beweis dafür 
zu liefern, daß seinen Worten die Taten entsprechen. Und wäre dies der Fall — Athene 
bezeugt es, als sie den beiden griechischen Helden das neue Ziel ihres Anschlages 
weist —, so bliebe der Thrakerkönig, wie ihn das Stück zeigt, auch nicht mehr als 
der Typ des großsprecherischen, selbstsicheren Kriegsmannes. Eine Beziehung 
zwischen seiner Vermessenheit und seinem Tode klingt nur leise an in dem Wunsche 
des Chors, Zeus möge den Götterneid von ihm fernhalten; denn für die Wächter 
ist bei ihren Worten nicht das Verhältnis von Mensch zu Gott maßgebend, sondern 
die Sorge, ihre Friedenssehnsucht, deren Erfüllung für sie von dem erfolgreichen 
Wirken des neuen Bundesgenossen abhängt , könne ent täuscht werden. D a ß Rhesos 
gerade dem Spähergang des Helden zum Opfer fallen soll, dem er schimpflichste 
Behandlung angedroht hat, geschieht ohne tieferen Sinn, ereignet sich gleichsam 
zufällig. 

Die Gestalt, die dem Zuschauer während des Spiels die längste Zeit vor Augen 
steht, Hektor, ist als Persönlichkeit von dem Dichter der Uias entscheidend geprägt 
worden. Dort ist er der tapferste Trojaner, der unermüdliche Verteidiger seiner 
Heimatstadt, der treue Freund und zuverlässige Kampfgefährte , nicht nur selbst 
besonnen, sondern auch gutem Rat zugänglich, als liebender Gatte und Vater 
zarter Regungen fähig, im Sieg wie in der Niederlage menschlicher Anteilnahme 
wert. Von diesem Hektor ist im Stück nur wenig zu merken. Als unbedachter Drauf­
gänger zeigt er sich gleich zu Beginn bei der Meldung des Chors, als unkluger Politiker 
später, als er den Bundesgenossen kurzerhand wieder nach Hause schicken oder 
allenfalls als Gast aufnehmen will. Wenn er sich in beiden Fäl len auf den Rat von 
Untergebenen hin dann doch zum Richtigen entschließt, erweckt er weniger den 
Eindruck eines bedachtsamen Befehlshabers, der seine Entschlüsse nach weisem 
Abwägen aller vor ihn gebrachten Meinungen faßt, als vielmehr eines trotz starker 
Worte Schwankenden, dessen Versicherungen nicht den Ernst verdienen, mit dem 

5 Sbornik pracf FF . 



66 0. EBENER 

ihr Sprecher sie verkündet . In seiner Siegesgewißheit ist er ebenso maßlos wie in 
dem Zorn, mit dem er den Wachen ihre Säumigkeit vorwirft. Gegenüber Rhesos 
beweist er eine Art naiver Diplomatie, in der ihm freilich der andere mehr als gewach­
sen ist; der heftige Vorwurf wegen zu späten Kommens soll nicht etwa ein Einge­
ständnis der Schwäche sein, und wenn man die Tapferkeit des Feindes anerkennt, 
so nicht, um ein Hilfebedürfnis zu begründen; im Gegenteil, die eigene U n a b h ä n ­
gigkeit und Stärke soll auf diese Weise herausgestrichen werden. Eine ähnliche Art 
von Diplomatie scheint Hektor auch gegenüber der Forderung Dolons an den Tag 
zu legen. Hatte er es wirklich, wie er sagt, gleichfalls auf die Rosse des Achilleus 
abgesehen? Das ist durchaus mögl ich — aber die Worte (188 ff.): 

Doch ich habe 
dich aufgemuntert ohne Trug: Ich gebe dir, 
zu schönstem Schmucke deinen Haus, Achills Gespann! 

k ö n n e n auch in erster Linie darauf berechnet sein den Wert des Geforder­
ten zu erhöhen, darüber hinaus das eigene Zum — Wort — Stehen selbstge­
fällig zu unterstreichen. Menschlich gewinnende Züge fehlen diesem Hektor nicht; 
auf des Rhesos weitgreifende Eroberungspläne antwortet er nich zuerst mit dem 
Hinweis auf die solchem Beginnen entgegenstehenden Schwierigkeiten und auf die 
ihm auch ohne Zuwachs verfügbare Macht, sondern mit dem unstreitig echt empfun­
denen Ausdruck der Liebe zu Heimat und Frieden (474 ff.): 

K ö n n t ' ich, befreit von unsrer gegenwartgen Not, 
die Stadt, wie einst, in voller Sicherheit bewohnen, 
den Göttern, wahrlich, dankte ich mit Innigkeit!, 

und die Betroffenheit und Erregung, mit der er sich gegen den kränkenden Verdacht 
des Wagenlenkers verteidigt, quillt aus ehrlichem Herzen. Hektor ist nicht schlechthin 
der überhebliche, großspurige Kriegsmann, als der Rhesos erscheint. Aber von 
tragischem Handeln und Leiden im Sinne der alten Tragödie ist er gleich weit 
entfernt. 

Betrachten wir Dolon, der im ersten Teil des Stückes die Hauptanteilnahme des 
Hörers beansprucht, so sehen wir einen Krieger, der den Mut zu einem gewagten 
Unternehmen nicht nur im Munde führt, sondern auch durch den tatsächlichen 
Aufbruch besiegelt. Aber auf diesen Mut tut er sich weidlich zugute, und er versteht 
es nicht nur, seine zu erwartende Leistung ins rechte Licht zu setzen, sondern auch, 
wie ein gewiegter Geschäftsmann, den für seine Verhältnisse größtmögl ichen Lohn 
im voraus für sich herauszuschlagen. Damit rückt er als Mensch in die N ä h e des 
Rhesos, von diesem hauptsächl ich durch die äußeren U m s tä nde seiner Stellung 
und Aufgabe unterschieden. 

Odysseus und Diomedes treiben zwar die Handlung durch ihr Eingreifen am 
kräftigsten vorwärts , unterscheiden sich aber als Persönlichkeiten im tragischen 
Sinn nicht von den vorgenannten. Die List und Verwegenheit des Odysseus, die in 
den Worten Hektors und des Chors wiederholt anerkannt wird und sich in der Szene 
der Begegnung mit dem Chor drastisch bekundet, bleibt ein äußerlicher Wesenszug, 
desgleichen das besonnen-sachliche Verhalten des Diomedes. Neben ihnen treten 
die übrigen Gestalten, jeweils nur innerhalb einer auch zeitlich knappen Situation 
wirksam, noch weiter zurück. Und wie treffend auch der Chor die Gedanken und 
Empfindungen des einfachen Soldaten, im weiteren Sinne, des Volkes, wiedergibt, 
zuweilen einen gesunden Menschenverstand an den Tag legt, der sich der Einsicht 



DER HHESOS 67 

des Feldherrn überlegen zeigt, angesichts der großsprecherischen Erklärungen 
des Rhesos, von seinem wahren Sehnen verleitet, allzu leichtgläubig den Sieg und 
den Genuß der Freuden des Friedens für nahe bevorstehend ansieht, bei plötzl ich 
auftretenden unvermuteten Ereignissen fürs erste den Kopf verliert, sich von 
der Kaltblüt igkei t und dem Scharfsinn eines entschlossenen, wenn auch einzelnen 
Gegners übertölpeln läßt und bei alledem seine eigene kleine Sorge und persönliche 
Bedrohung nicht vergißt: in seinem Reden und Handeln lebt doch nur der gegen­
wärtige, ihn unmittelbar betreffende Alltag. 

Die Gött in Athene endlich und, als deus ex machina, die Muse verkörpern weniger 
gött l iche Mächte, die, wie der Mensch auch ihre Äußerungen aufnehmen mag, 
bestimmend in sein Leben eingreifen, als vielmehr Personen, die für die Fortsetzung 
und den Abschluß der Handlung technisch erforderlich sind. 

Mißt man also das vorliegende Stück mit den Maßstäben der attischen Tragödie 
der klassischen Zeit, wird man zu einem recht ungünst igen Urteil gelangen. Nun 
kann aber selbst kein Leser der heutigen Zeit abstreiten, im Rhesos ein fesselndes 
Spiel zu erleben, das seine Wirkung auch auf der antiken B ü h n e — schon die Auf­
nahme unter die Stücke des Euripides spricht dafür — nicht verfehlt haben wird. 
Wer der Leistung des Dichters gerecht werden will, sollte demnach unbefangen 
das Stück aus sich selbst heraus zu verstehen suchen. 

Und hier eröffnet sich eine Welt, die, wie weit sie von der klassischen Tragödie 
abrückt, als Ausdruck künstlerischen Wollens wie als Widerspiegelung gesellschaft­
licher Verhältnisse und der Bedürfnisse des Publikums gleichermaßen bedeutend 
ist. Die Stimmung der Nacht, das Treiben eines aufgeschreckten Heerlagers, eine 
wie ein Mosaik aus vielen Teilen zusammengesetzte und doch in einem Flusse dahin-
strömende Handlung verleihen dem Stück seinen eigenen Reiz. Mochte der Inhalt 
der AoÄü)Vit3£ dem Hörer noch so bekannt sein, der Dichter wußte den Stoff derart 
zu gestalten, daß die von der ersten Szene an erregte Spannung unvermindert 
bestehen bleibt und immer wieder neue Wendungen erfährt. Besonders der handlungs­
mäßige H ö h e p u n k t des Stückes , die Täuschung des Chors durch Odysseus, zeigt 
durch ihre Einordnung in den Gesamtrahmen, wie meisterhaft der Dichter Stimmung 
und Geschehen zu stärkster Wirkung zu führen verstand. Dem Thrakerkönig wird 
das Lager angewiesen, die Tat der griechischen Kundschafter steht dicht bevor. 
Da tritt das den Ablauf verzögernde und doch unmittelbar aus der Situation geborene 
Lied der Wachen ein, in dem lebhafte Auseinandersetzung über die ablösenden 
Kameraden und ahnungsvolle Unruhe über das lange Ausbleiben Dolons sich vereinen 
mit zarten lyrischen Tönen, die dem Anbruch des Morgens gewidmet sind. Nun 
schleichen die Griechen herbei. Mit ihnen lauscht der Hörer auf jedes verdächtige 
Geräusch, mit ihnen teilt er die Betroffenheit über das mutmaßl iche Scheitern 
des Anschlags, mit ihnen empfindet er Schreck über die neu aus dem Dunkel tau­
chenden Gestalten und atmet auf, entpuppen sie sich, wie Athene, als Helfer, oder 
werden sie, wie Alexandros, durch List unschädlich gemacht. Und jetzt ent lädt sich 
die angestaute Spannung in lärmender Bewegung. Die Wachen verfolgen Odysseus. 
Es ist für die Wirkung der Szene belanglos, ob der Fliehende, wie es nach der vor­
hergehenden Absprache mit Diomedes der Fall sein müßte , das erbeutete Rossepaar 
am Zügel führt, oder ob man annehmen soll, in einer wer weiß wie notwendig gewor­
denen Änderung des Planes habe Diomedes die Rosse übernommen, sofern nicht 
die beiden gezwungen worden seien, auf das Gespann überhaupt zu verzichten. 
Diese Frage berührt der Dichter nicht mehr oder weniger als jene nach den Gründen 
der außergewöhnlichen Unruhe im Griechenlager zu Beginn des Stückes . Odysseus 



68 D. EBENER 

ist von den Speeren der Verfolger bedroht. E r m u ß stehenbleiben. Drohungen und 
Fragen prasseln auf ihn hernieder, in denen sich aber auch die Unsicherheit des Chors 
verrät, der über das Vorgefallene noch gar nicht genau unterrichtet ist und nur auf 
Grund seiner bisherigen Beobachtungen für Rhesos, den von ihm so erleichtert 
begrüßten Sieg- und Friedensbringer, das Schlimmste befürchtet. Das spürt der 
gewitzte Odysseus nur zu genau, und er dreht den Spieß um, bezeichnet seinerseits 
die auf ihn Einstürmenden als Übel täter und fragt sie voller Empörung , ob sie des 
Rhesos Mörder seien. In dieser Frage zeigt sich des Dichters Fähigke i t zu psycholo­
gischem Einfühlen: Odysseus, als Täter, spielt mit dem Feuer (686): 

Schlugst du gar den Rhesos tot?, 

und er verrechnet sich nicht. Prompt antwortet der eine Wächter , mit gezücktem 
Speer, und sieht den Stoß, den er im nächsten Augenblick führen wird, als schon 
vollzogen an: 

Nein, dich, der ihn ermorden w i l l ! 

Der Flüchtl ing ist in die Enge getrieben, er m u ß die ihm bekannte Losung als letztes 
Mittel einsetzen, mit vollem Erfolg, kann sich daraufhin die Meute nach der entgegen­
gesetzten Richtung vom Halse schicken und selbst unbehelligt seines Weges ziehen. 
Das alles spielt sich in atemberaubendem Wirbel innerhalb weniger Sekunden 
vor dem Zuschauer ab. Dann folgt das Ausklingen, in dem die Anspannung des 
Erlebten nachzittert, das erregte Fragen des Chors nach dem Verschwundenen — denn 
daß feindliche Späher dagewesen seien, bleibt den Geprellten unzweifelhaft —, 
der auf den Richtigen zielende Verdacht, der in dem Lied auf das Bett lerstückchen 
des Odysseus gipfelt, und nun folgerecht die wieder aus der Situation erwachsende 
Sorge des einfachen Soldaten um die Folgen, die das Eutkomman des Feindes für 
ihn selbst heraufbeschwören wird — bis aus der Finsternis schauerlich die Schmer-
zensschreie des verzweifelt umherirrenden verwundeten Wagenlenkers dringen. 
Damit ist die auf höchste Bühnenwirksamkei t berechnete, aber stets im Realen 
verharrende Überle i tung von dem beinahe komödienhaften Ton der Täuschungsszene 
zu dem packenden, dramatisch bewegten Bericht des Wagenlenkers gegeben, der den 
Vergleich mit den besten Botenberichten der klassischen Tragödie nicht zu scheuen 
braucht. 

Hier lebt unverkennbar die Freude an der Handlung, am tatsächl ichen Geschehen, 
die nicht allzu viel nach Gründen und schon gar nicht nach Problemen fragt. 

Und die handelnden Menschen? 
Schwere Verluste und Schäden hatte der Peloponnesische -Krieg verursacht. 

Mit einer verstärkten Ausnutzung der Sklavenarbeit — einer Folge auch des Kriegs-
gewinnlertums, des Reichtums, der, besonders in Athen und Argos, während der 
Notzeiten in den Händen von Waffenfabrikanten, Getreidehändlern, Lieferanten, 
Wucherern zusammengeflossen war und einen Ausdruck in der Zusammenballung 
größerer Sklavenmassen fand — ging Hand in Hand eine zunehmende Vergrößerung 
der Besitzunterschiede innerhalb der freien Bevölkerung, die sich aus vielen Erwerbs­
zweigen, vor allem aus der Landwirtschaft, durch die Sklavenarbeit verdrängt sah. 
Auch in Sparta, dem einzigen griechischen Staat, der in den auf den Krieg folgenden 
Jahren außenpolit ische Geltung beanspruchen konnte, hatte der wirtschaftliche 
Zusammenbruch zahlreicher Familien aus der herrschenden Oberschicht der Spar-
tiaten, die schon durch die Kriegsverluste stark geschwächt war, zu scharfen sozialen 
Gegensätzen geführt. Hier und im übrigen, in viele Zwergstaaten zerrissenen Griechen-



DER RHESOS 69 

land entluden diese Gegensätze sich manchenorts in blutigen Aufständen, während 
Ideen zur radikalen U m w ä l z u n g der gesellschaftlichen Verhältnisse auch in der Lite­
ratur ihren Niederschlag fanden. In den 392 zu Athen aufgeführten 'ExrÄrjace^ouaat, 
der „Frauenvolksversammlung", des Aristophanes entwickelt Proxagora ein Pro­
gramm zur Überführung aller materiellen Werte einschließlich der Sklaven, auf 
deren Arbeit sich der Wohlstand auch weiterhin gründen soll, in das Gemeineigentum 
aller Freien. 

In dieser Zeit ergab sich für zahlreiche besitzlose freie Bürger eine Existenzgrund­
lage, die ihrerseits auf das Denken und die ethische Haltung des Einzelnen einen 
starken Einfluß ausübte: der Beruf des Söldners. Da jeder körperlich gesunde freie 
Grieche militärisch gut ausgebildet war und griechische Kriegskunst in der Mittel­
meerwelt den führenden Rang innehatte, fanden derartige Söldner eine weitver­
breitete Verwendung; ihnen winkte nicht nur der Sold, sondern auch zusätzl iche 
Bereicherung durch Beute. Mir dieser Entwicklung wandelten sich nicht allein bei 
den Söldnern selbst, sondern auch in der Bevölkerung, der sie entstammten und zu 
der sie in vielfachen Beziehungen standen, die Vorstellungen von Krieg und kriege­
rischem Heldentum. A n die Stelle des Kriegers, dem die Verteidigung der Heimat 
eine Ehrenpflicht war, trat der auf seinen persönlichen Gewinn bedachte und auf 
seine Erlebnisse und Taten pochende Berufssoldat. Der vom Kampf unmittelbar zu 
erwartende Lohn und die kleineren und größeren N ö t e des soldatischen Alltags 
gewannen eine andere Bedeutung, als ihnen in früheren Zeiten zugestanden worden 
war. Darüber hinaus brachten die Schrecken und Drangsale des drei Jahrzehnte 
umfassenden Krieges und der neben den sozialen auch an politischen und militä­
rischen Wirren überreichen Nachkriegszeit mit ihren häufigen U m s c h w ü n g e n eine 
andere Einstellung zu den großen Werten der Vergangenheit mit sich. Wo in Zeiten 
vorwiegend friedlicher Entwicklung oder, während eines Krieges, großer militä­
rischer Leistungen leicht eine verklärende Heroisierung eintrat, riefen andauernde 
Not und allzu oft wiederkehrende Ent täuschung ein Mißtrauen gegenüber dem früher 
Anerkannten hervor. Man glaubte nicht mehr recht an wahre Größe, man hatte 
es lernen müssen, wie im Leben der staatlichen Gemeinschaft, so auch im Leben 
des Einzelnen hinter den oft so glänzenden Gewändern die dürftige Nacktheit zu 
sehen. Auf dem Gebiet der Tragödie traten die altüberlieferten Mythen als Schatz­
kammern voller tiefschürfender Probleme, die alle Bereiche des menschlichen 
Daseins umschlossen, mehr und mehr zurück, aus den Trägern inneren Gehaltes 
wurden sie in steigendem Maße zu Fundgruben von „Themen", bei deren Ausar­
beitung es vor allem auf Spannung, auf erheiternde oder schaurige Wirkung, auf 
derbe Lebensnähe unter Verzicht auf schwere geistige Kost ankam. Neben die 
klassische Tragödie, der das Publikum aus Achtung und wehmüt igem Stolz auf 
eine große Vergangenheit die Treue nicht brach, traten neue Bühnenwerke, die den 
gegenwärt igen Bedürfnissen und Anschauungsweisen der Menschen eher entsprachen. 

In diese Zeit, in die erste Hälfte des vierten Jahrhunderts, weist unser Stück. 
Aus der Masse derer, die als Zuschauer an der frischen Darstellung des nächt l ichen 
Lagerlebens ihr Vergnügen gehabt haben werden, stammen im Grunde auch die 
Menschen, die über seine Bühne gehen. Ihnen wird der Wagenlenker mit den Worten 
(758 ff.): 

Denn, ruhmvoll sterben, wenn man einmal sterben soll, 
ist, mein' ich, hart f ü r den, der s t i rb t — 

wie sollt' es nicht? —, 
doch hohe Ehre für die über lebenden. 



70 D. E B E N E R 

aus der Seele gesprochen haben, mit einer Wandlung des Urteils über den Tod im 
Kampfe, der für die Tragödie des fünften Jahrhunderts schwerlich vorstellbar ist. 
F ü r sie wie für den Dichter ist das tragische Lebensgefühl einer Zeit, in der die Tragö­
dienaufführung ein Gottesdienst zu Ehren der Vaterstadt war, zwar nicht ent­
schwunden, gilt aber nur mehr als Erinnerung, als teures Vermächtnis , dem eine spür­
bare daseinsgestaltende Macht nicht mehr innewohnt. So fehlt den Worten der Muse, 
mit denen sie im Anschluß an die gegen Athene gerichtete Beschuldigung die Liebe 
der Musen zur Künst lerstadt Athen ausspricht (941 ff.), nach der voraufgegangenen 
Handlung die zutiefst ergreifende und mahnende Wirkung, und wenn Hektor und 
der Chor das Stück mit dem Aufruf zum Kampf und zum Erringen der Freiheit 
ausklingen lassen (986 ff.), so verspüren wir darin eher die Absicht zu einem drama­
turgisch wirksamen Abschluß als einen Appell, der in den Herzen der Zuschauer 
einen Widerhall finden kann. Immerhin beweisen diese Stellen, daß selbst der Dichter 
eines Rhesos, der in so vielen entscheidenden Punkten selbständig und se lbstbewußt 
von den Bahnen der klassischen Tragödie abweicht, sich dem Einfluß der alten Zeit 
nicht völl ig entziehen kann und will. 

Überliefert ist uns das Stück unter den Tragödien des Euripides. D a ß letzterer 
einen Rhesos verfaßt hatte, ist aus der Antike bezeugt. Der Grammatiker Krates 
aus Pergamon (2. Jh.), so berichtet der Scholiast zu Vers 528, erkannte an dieser 
Stelle einen astronomischen Irrtum des Euripides und meinte, der Dichter habe 
ihn begangen, weil er das Stück in jungen Jahren auf die Bühne gebracht habe; 
iß der in den Handschriften überlieferten Hypothesis2 wird ausdrücklich auf die 
Eintragung des euripideischen Stückes in die attischen Didaskalien hingewiesen. 
Sicher gründet sich die Mitteilung des Krates auf Kenntnis dieser Didaskalien. 

Ist nun der uns vorliegende Rhesos das Jugendwerk des Euripides, wie man nach 
der Überlieferung annehmen müßte? 

Schon in der Antike gab es Stimmen, welche diese Frage verneinten. In der erwähn­
ten Hypothesis heißt es, einige (ZY.OI) verdächt igten das Stück nichteuripideischen 
Ursprungs, wobei freilich zur Begründung vorgebracht wird, es trage ein mehr 
sophokleisches Gepräge. Da die Begründung nicht weiter ausgeführt wird, vermögen 
wir sie nicht voll zu verstehen. An eine Abhängigkei t von Sophokles m u ß man 
bei dem Auftreten der Athene (595 ff.) denken, das, zum Teil bis ins Wörtl iche hinein, 
vom Prolog des Ajas beeinflußt ist; aber dies und anderes4 bleibt äußerliche Einzel­
heit. Auch die Anklänge an Euripides selbst, die zahlreicher erscheinen, insbesondere 
in der Sprache des Dialogs unverkennbar sind und im einzelnen sogar Entlehnungen 
von Motiven zeigen — wie das Lied, mit dem der Chor den Morgen begrüßt (527 ff.), 
aus einem Fragment des Phaethon5, oder das von der trauernden Muse ausgespro­
chene Lob der Kinderlosigkeit (980 ff.) aus einem Chorlied der Medeia (1090 ff.) — be­
schränken sich auf Außeres und berühren nicht den Gehalt. Daneben finden sich 
nichteuripideische Formen wie das biotische izpozzivi (523) und adjektivisch ge­
setztes [Dp'.xq (913). Auffällig bleibt auch die Andere an Rhesos als Z i ' j ; Oxv / ro ; 
(355)6. 

Entscheidend aber für die große Wahrscheinlichkeit, mit der das vorliegende 
Stück von einem Dichter des vierten Jahrhunderts stammt und aus uns unbekannten 
Gründen an die Stelle des verlorengegangenen euripideischen trat7, bleibt letzten 
Endes seine innere Haltung, das Fehlen jeglicher tragischen Problematik, der ablauf 
der Handlung und das Gebaren der auftretenden Menschen, wie es darzustellen eben 
versucht wurde. Ohne Zweifel war Euripides, der nicht umsonst zu den im vierten 
Jahrhundert beliebtesten Klassikern gehörte, ein Meister auch in der bühnenwirk-



DER RHESOS 71 

sanien Gestaltung seiner Stoffe, viele fesselnde und erschütternde Züge und Situa­
tionen des menschlichen Lebens hat er für die Bühne erst entdeckt. Aber niemals 
sind sie ihm mehr als ein Mittel zu anderen, tieferen Zwecken gewesen. In dem einen 
uns erhaltenen Satyrspiel des Dichters, dem Kyklops, können wir verfolgen, wie er, 
selbst wenn er es gewollt hätte , kaum in der Lage gewesen wäre, einen Stoff nur um 
einer möglichst lebensvollen, spannenden, erheiternden oder rührenden Handlung 
willen zu gestalten. E r hat seine schwere geistige Bürde in das drollige Spiel der 
Satyrn ebenfalls mitgeschleppt, als er den Kyklopen seinen Standpunkt über Welt 
und Gott und Recht und Gesetz nach allen Regeln der Kunst darlegen ließ (316 ff.), 
und wird sich vielleicht dadurch hierum ein gut Teil seiner Wirkung gebracht haben. 
Den Schöpfer der Medeia und der Bakchen trennt ein weiter Raum von dem Dichter 
des Rhesos. Damit werden Bedeutung und Verdienst des letzteren nicht geschmälert; 
nur sind sie von anderen Voraussetzungen aus zu würdigen. Und daß sein Stück bei 
Anerkennung der oben angeführten Gründe für uns das einzige v o l l s t ä n d i g erhaltene 
Werk der tragischen Dichtung der Griechen aus dem vierten Jahrhundert darstellt, 
erhöht noch seinen Wert. 

A N M E R K U N G E N 

1 Dieses und das folgende Iliaszitat nach Übersetzung des Verfassers. 
2 Teile dieser Hypothesis finden sich, mit Abweichungen im Text, Pap. Soc. It. 12/2, 1951. 

Nr. 1286. Dazu Gallavotti, G . , Nuove Hypotheseis di drammi Euripidei, Riv. Fi l . 11, 1933, S. 177. 
3 Für nichteuripideischen Ursprung und die ungefähre Datierung v. Wilamowüz — Moellen-

dorff, U. , Analecta Euripidea, Berlin 1875, S. 198, und Hermes L X I 1926, S. 284. Für die Echtheit 
sind eingetreten Goossens, R., La date du Rhesos, Ant. class. I 1932, S. 93, der hinter der Person 
des Rhesos den Thrakerkönig Sitalkes vermutet, mit dem Athen 431 ein Bündnis schloß, und das 
Stück entsprechend datiert, und, als Verfechter der gleichen Auffassung, Grigoire, H . , L'authen-
citö du Rhesos d'Euripide, ebendort II 1933, S. 91; ferner — nachdem Gregoire bereits gegen 
Bedenken von Sinko, Th . , ebendort III 1934, S. 223. 411, Stellung genommen hatte, besonders 
ebendort III S. 434 — SneMer, C. B., De Rheso tragoedia, Diss. Utrecht, Amsterdam 1949. 
Indessen m u ß nach dem Krateszitat der euripideische Rhesos in eine frühere Zeit gehören: 
Pohlenz, M. , Die griechische Tragödie, Gött ingen 19542, S. 470, und Er l . S. 187. Buchivald, W. , 
Studien zur Chronologie der attischen Tragödie 454 —431, Diss. Königsborg, Weida 1939, S. 55 
versucht die Echtheit des Rhesos als eines Jugendwerkes zu erweisen. Vgl. Björck, G . , Arktos 
N . S. I 1954, S. 1, und Eranos 55, 1957, S. 7. Allgemein über das Stück und den Stand der Aus­
einandersetzung Geffcken, J . , Hermes L X X I 1936, S. 394. Pohlenz, M. , a. a. 0. Lesky, A. , Rezen­
sion zu Sneller, Gnomon 23, 1951, S. 141; Die tragische Dichtung der Hellenen, Gött ingen 1956. 
S. 218; Geschichte der griechischen Literatur. Bern 1959, S. 580. Gute Beobachtungen über 
das Verhältnis des Rhesosdichters zu den euripideischen Dramen und über die Tatsache, daß 
gerade die Eingangsszene des Stückes als „unverwechselbares Signum" der künstlerischen Form­
gebung dieses Dichters zu werten ist, bei Strohm, H . , Hermes L X X X V I I 1959, S. 257. 

4 Nock, Class. Rev. X L I V 1930, S. 173. 
5 Macurdy, G. H . , Am. Journ. Phil. L X T V 1943, S. 408 sucht daraus Echtheit nachzuweisen. 
6 v. Wilamowüz-Moellendorff, U . , Der Glaube der Hellenen, Berlin 1931/2, II S. 262 spricht, 

sie dem 5. Jahrhundert ab. 
' Ein ähnlicher Fall scheint u. a. besonders für das Satyrspiel Sisyphos des Euripides vor­

zuliegen. Nach den Didaskalien wurde es 415 aufgeführt. Der Text ist uns verloren. Etwas später 
hat der Tyrann Kritias ein uns in Fragmenten erhaltenes Satyrspiel mit gleichem Titel verfaßt , 
das in der Zuweisung zwischen Euripides und Kritias schwankt. 



72 D. E B E N E S 

R H E S O S 

Autor rozebira episodu o Rhesovi, dochovanou v X . zpevu lliady, a drama, dochovane mezi 
tragediemi Euripidovymi. Autor tragedie zpracoval drama umelecky zdafile, ale tak, jak to 
odpovidä potfebam a naladam ölovöka 4. stoleti. Od klasickeho dramatu 5. stoleti se liäi take tfm, 
ze podäni lidskych citü nesmefuje k blubSim cilüm, jako je tomu u Euripida, nybri je samo cilem 
basnika. Tim jaou Euripides, autor Medeie a Bakch, i neznamy basnik 4. stoleti, sepsavSi Rhäsa, 
od Bebe vzdaleni. To ovsem hru Rhesos nesnizuje, naopak, je pro nas cennym dokladem poesie 
4. stoleti pf. n. 1. 


