
Pokorny, Lukas

[Staemmler, Birgit. Chinkon kishin: mediated spirit possession in
Japanese new religions]

Religio. 2010, vol. 18, iss. 1, pp. 121-123

ISSN 1210-3640 (print); ISSN 2336-4475 (online)

Stable URL (handle): https://hdl.handle.net/11222.digilib/125326
Access Date: 03. 12. 2024
Version: 20220831

Terms of use: Digital Library of the Faculty of Arts, Masaryk University
provides access to digitized documents strictly for personal use, unless
otherwise specified.

Digital Library of the Faculty of Arts,
Masaryk University
digilib.phil.muni.cz

https://hdl.handle.net/11222.digilib/125326


klad zpÛsoby udrÏování moci, zpÛsoby její-
ho legitimizování, strategie PR, úloha guruÛ
v této struktufie, atd. atd.).

ShrÀme si tedy Fárkovu ústfiední argu-
mentaãní linii. V pÛvodní ãaitanjovské tra-
dici byly ústfiední mûkké instituce (spoleãné
zpívání Kr‰nov˘ch jmen, spoleãné medita-
ce, rituální uctívání, spoleãné recitace textÛ
a debaty o nich). PodpÛrn˘mi nástroji mûk-
k˘ch institucí byly instituce stfiední, „pfií-
padnû“ instituce tvrdé. V prÛbûhu insti-
tucionalizace hnutí Haré Kr‰na do‰lo
v postupnému vytlaãování mûkk˘ch a stfied-
ních institucí a centrální se stala tvrdá insti-
tuce. S tímto v˘vojem Fárek spojuje v‰ech-
ny konfliktní, problémové a negativní jevy
v hnutí. Mezi nû patfií to, Ïe se zmûnil v˘-
znam termínu samkírtan, kter˘ pÛvodnû
oznaãoval ústfiední náboÏenskou praxi, tedy
spoleãné zpívání Kr‰nov˘ch jmen. Novû
tento termín zahrnoval také misijní prodej
Bhaktivédantov˘ch knih, a tedy také získá-
vání finanãních prostfiedkÛ, neboÈ prodej
knih byl hlavním zdrojem pfiíjmu vût‰iny
kr‰novsk˘ch komunit („v nûkter˘ch komu-
nitách slovo oznaãující pÛvodnû spoleãné
opûvování boha zaãalo znamenat jednodu‰e
vydûlávání penûz“, s. 180). Tlak na získává-
ní finanãních prostfiedkÛ pak vedl nejen
k prodeji sladkostí a dal‰ího zboÏí, ale také
k rozvoji podvodn˘ch technik pouliãního
vymáhání penûz. Promûnil se také v˘znam
iniciaãního rituálu, kter˘ jiÏ nebyl v˘razem
vztahu Ïáka a uãitele, ale také obfiadem pfii-
jímání do tvrdé instituce. Souãástí této zmû-
ny pak bylo prosazení exkluzivity zaklada-
tele hnutí a následnû guruÛ ISKCONu,
pfiedev‰ím v‰ak ãlenÛ vrcholového vedení.
Toto vedení bylo ovládnuto mlad˘mi ambi-
ciozními askety, ktefií fakticky prosadili
hlavní roli tvrdé instituce. V hnutí pfievládl
textov˘ fundamentalismus, vyluãující jaké-
koliv exegetické snahy. Vzhledem k tomu,
Ïe ‰lo o askety (sannjásíny), do‰lo ke sníÏe-
ní v˘znamu manÏelství a rodinného Ïivota
a prostfiedí hnutí se stalo nepfiátelské vÛãi
hospodáfiÛm (grhastÛm). V̆ sledkem bylo
zneváÏení postavení Ïen a dûtí v hnutí (vãet-
nû jejich zneuÏívání). PfiestoÏe se organiza-
ce snaÏí tyto negativní jevy odstranit (ne
v‰ak dÛslednû) a chyby napravit, z hnutí od-
cházejí nespokojení kritici organizace, ktefií

se v‰ak dále vûnují oddané sluÏbû Kr‰novi,
av‰ak pfiedev‰ím prostfiednictvím mûkk˘ch
a stfiedních institucí. Stávají se Ïáky jin˘ch
duchovních uãitelÛ, vznikají reformní ãi od-
‰tûpenecké iniciativy typu hnutí rtvik.

Spí‰e neÏ jako religionistickou a vûdec-
kou anal˘zu v˘voje hnutí Haré Kr‰na vní-
mám Fárkovu knihu jako velmi kvalitní
a informaãnû bohatou v˘povûì o procesech,
ke kter˘m v tomto hnutí dochází. Zvlá‰tû
patrné je to v ãásti vûnované v˘voji
ISKCONu v ãesk˘ch zemích, kdy autor sám
byl velmi dÛleÏitou postavou rozkolu, ke
kterému do‰lo v 90. letech. V této ãásti pub-
likace autor dokonce neodolal a ocitoval ze
svého osobního deníku poznámku o tom,
jak sám rozkol hluboce proÏívá.

Aãkoliv by to z mé recenze nemuselo
b˘t zfiejmé, jsem velmi rád, Ïe Martin Fárek
svÛj text publikoval. Kromû jiÏ zmínûného
informaãního pfiínosu totiÏ ãtenáfie nutí
k prom˘‰lení fiady metodologick˘ch a kon-
ceptuálních otázek, coÏ je podle mého pfie-
svûdãení jádrem akademického studia nábo-
Ïenství. MÛÏeme b˘t navíc plni oãekávání,
jak˘m smûrem se bude Fárkovo zkoumání
hnutí Hare Kr‰na dále vyvíjet.

DU·AN LUÎN¯

Birgit Staemmler, 
Chinkon kishin: 
Mediated Spirit Possession 
in Japanese New Religions,

Münster et al.: LIT Verlag 2009,
xv, 478 p.
ISBN 978-3-8258-6899-4.

Chinkon kishin is a rare ritual of media-
ted spirit possession which refers to a num-
ber of slightly different induced modes of
spiritual healing. It came into prominence
through œmoto, a Japanese Shintÿ-based
new religious movement founded in 1892
by Deguchi Nao (1837-1918). The ritual
became highly popular in the years between
1916 and 1921, and had a recognizable in-

121 Recenze

Díky své specializovanosti pfiiná‰í Fár-
kova kniha velké mnoÏství nov˘ch informa-
cí z historie utváfiení Mezinárodní spoleã-
nosti pro vûdomí Kr‰ny (ISKCON),
pfiedev‰ím v‰ak informací, které úzce souvi-
sejí s napûtím a konflikty uvnitfi této organi-
zace. Zásadním metodologick˘m problé-
mem této práce je v‰ak skuteãnost, Ïe autor
sám byl (v textu tuto skuteãnost pfiiznává)
a pravdûpodobnû stále je souãástí tûchto
konfliktÛ. Jádrem sporÛ, které vedou k roz-
kolu, ‰tûpení a odchodu ãi vyluãování
z ISKCONu, je jiÏ zmínûná institucionaliza-
ce pÛvodnû indické tradice v západním pro-
stfiedí, respektive nesouhlas nûkter˘ch odda-
n˘ch Kr‰ny s fungováním (a moÏná
i samotnou existencí) centralizované nábo-
Ïenské organizace. Problémem recenzované
publikace je to, Ïe její autor zmínûn˘ kon-
flikt (odli‰né názory) neanalyzuje nestran-
nû, ale tak, Ïe tento konflikt legitimizuje
a celou práci koncipuje jako akademické
zdÛvodnûní kritiky centralizované organiza-
ce, a tedy také ospravedlnûní sv˘ch osob-
ních náboÏensk˘ch pfiedstav a hodnot. Tím
zatahuje akademické studium náboÏenství
do vnitfiních záleÏitostí jedné partikulární
tradice a jednoho náboÏenského uskupení.

Pfii této snaze navíc pouÏívá fakticky ná-
boÏenskou argumentaci s odkazem na pÛ-
vodní podobu ãaitanjovské tradice uctívání
Kr‰ny, podle níÏ je pevná a centralizovaná
organizaãní struktura cizí indickému pro-
stfiedí a naprosto neodpovídá cílÛm ãaitan-
jismu. Autor sice reflektuje, Ïe se jiÏ v in-
dickém prostfiedí (vãetnû ãaitanjismu)
v 19. století objevují snahy o vytvofiení ta-
kov˘ch organizaãních struktur a na poãátku
20. století (v roce 1920) vzniká Gaudíja
Math jako „první velká centrálnû organizo-
vaná ãaitanjovská skupina v dûjinách tra-
dice“ (s. 13), ale místo toho, aby zaãal ten-
to jev studovat napfiíklad jako projevy
modernismu ãi (ãasto neuvûdomûlé) protes-
tantizace indick˘ch náboÏenství, chápe ne-
centralizované (a v jeho perspektivû nein-
stitucionalizované) uctívání Kr‰ny jako
nezpochybnitelné v˘chodisko své práce.
Pfiitom by jistû ‰lo zkoumat ãaitanjovskou
linii jako specifick˘ pfiípad m˘totvorby
a konstrukce tradice. Také by se jistû objevi-
lo téma knihtisku a kultury individuálního

ãtení pfii formování modernizovan˘ch po-
dob indick˘ch náboÏenství (napfiíklad tak-
zvaného neohinduismu) a otázka, zda potfie-
ba vytváfiení centralizovan˘ch organizací
nesouvisí s individualizací náboÏenského
Ïivota (zde by se pak moÏná vyjevila sou-
vislost mezi urputnou snahou zakladatele
ISKCONu ‰ífiit knihy mezi pfiíslu‰níky zá-
padní kultury a samotn˘m zaloÏením této
centralizované organizace).

Pro potvrzení své perspektivy autor pou-
Ïívá jako konceptuální v˘chodisko práci Jo-
sepha Thomase O’Connela, kter˘ pro potfie-
by studia institucionalizace ãaitanjovské
tradice rozli‰uje instituce mûkké, stfiední
a tvrdé, pfiiãemÏ „mûkké“ pfiedstavují sym-
bolické interakce, kter˘mi oddaní Kr‰ny
sdílejí zpÛsoby a nálady oddanosti (napfií-
klad skupinové zpívání mahámantry, deba-
ty, divadelní pfiedstavení), „stfiedními“ jsou
rÛzné skupiny a vztahy zaloÏené na dobro-
volnosti (napfiíklad vztah mezi uãitelem
a Ïákem, úãast na velk˘ch oficiálních ak-
cích), a „tvrdé“ jsou spojeny s „centrali-
zovanou v˘konnou autoritou a nástroji k or-
ganizaci rozsáhl˘ch ekonomick˘ch ãi
politick˘ch zdrojÛ nebo k mobilizaci násle-
dovníkÛ vÛãi vnûj‰ímu ohroÏení“ (citováno
dle Fárka, s. 16). Tato typologie náboÏen-
sk˘ch institucí mÛÏe b˘t pfiínosná a mÛÏe
slouÏit jako vhodn˘ heuristick˘ nástroj
(chtûlo by ji ale otestovat v jiném kulturním
prostfiedí a provést srovnávací anal˘zu), ne-
mÛÏe v‰ak slouÏit ke kritice ISKCONu co-
by „tvrdé instituce“. Tvrzení, Ïe ISKCON je
„tvrdá instituce“, není nijak pfiekvapující,
neboÈ je to zfiejmé na první pohled. Po tom-
to prvním pohledu by v‰ak mûla následovat
anal˘za ISKCONu napfiíklad z hlediska so-
ciologie organizace a fiízení. Pokud by tento
krok Fárek uãinil, jeho uvaÏování by ‰lo ji-
n˘m smûrem a jistû by do‰el k závûru, Ïe
centralizovaná v˘konná autorita (byÈ by to
byla autorita náboÏenská) je v nûkter˘ch
momentech velmi efektivní a slouÏí k pfieÏi-
tí dané instituce. V této perspektivû by se
ISKCON jevil jako církevní organizace
s (weberovsky chápanou) byrokratickou
strukturou, která spoleãnû se zaji‰Èováním
chodu organizace vykonává kontrolu a moc.
To jsou nehodnotící tvrzení, která umoÏÀují
dal‰í dílãí anal˘zy této organizace (napfií-

120 Recenze



Deguchi Onisaburÿ, Oomoto, and the Rise
of New Religions in Imperial Japan, Hono-
lulu: University of Hawai’i Press 2008) or
Japanese new religions but, since it deals
with the topic on a much larger scale, is of
great value for a non-expert audience inter-
ested in new religious movements in East
Asia and Japan in general. The book is very
well written, the data critically scrutinized
and all formal rules are implemented exem-

plary. I, therefore, highly recommend Chin-
kon kishin: Mediated Spirit Possession in
Japanese New Religions by Birgit Staemm-
ler to everybody who not only wants to seri-
ously deal with the issue, but intends to en-
hance his/her knowledge on Japanese new
religions.

LUKAS POKORNY

123 Recenze

fluence on several later developed practices
such as jÿrei in Sekai Kyseikyÿ or okiyome
in Sekai Mahikari Bunmei Kyÿdan or Skyÿ
Mahikari. Today chinkon kishin – nowadays
commonly referred to as chinkon – has alte-
red into a brief day-to-day meditative tech-
nique, which helps practitioners of œmoto to
produce relief in daily life issues. Despite its
historical significance chinkon kishin is
hardly known even within academic circles
in Japan. The study, thus, tries to meet a de-
sideratum, and by using an anthropological
and hermeneutical approach gives a detailed
account of the evolution and the impact of
this almost unbeknown meditative exercise.

The author, Dr. Birgit Staemmler, is re-
searcher at the Department of Japanese Stu-
dies at the University of Tübingen. Her re-
search focuses on Japanese new religions
with an emphasis on cyber-religion. The
present work is the revised version of the
author’s approved doctoral dissertation of
2002 and offers the very first comprehensi-
ve study of the phenomenon of chinkon kis-
hin.

Romanization – Hepburn for Japanese
and Hànyǔ P¥ny¥n without tones for Chine-
se – is flawless, the writing style smooth and
reader-friendly, the attached kanji of great a-
vail. In terms of formality Staemmler does
a superb job, meeting the demands of high-
quality research.

The book comprises three main parts
including an introduction (p. 1-13), a con-
clusion (p. 407-413), an extensive biblio-
graphy (p. 415-458) and a glossary/index
(p. 459-478). The author starts with a terse
and plain theoretical overview of spirit pos-
session and ecstasy in the general and the
Japanese context (p. 19-46). Next Staemm-
ler goes a little more into detail, summari-
zing the appearance and role of mediated
spirit possession in Japan’s mythical past
and folk religions (p. 47-85). A short intro-
ductory discussion on Japanese new religi-
ons (p. 86-97) and their relation to practices
of spirit possession and ecstasy (p. 98-111)
leads to a closer examination of the pheno-
menon of chinkon kishin from a mainly ter-
minological perspective (p. 112-131). The
next part illustrates a revealing disquisition
on the historical development of chinkon

kishin, starting with the doctrinal rediscove-
ry or recreation by Honda Chikaatsu (1822-
1889) and the further development by his
pupil Nagasawa Katsutate (1858-1940) and
others (p. 137-199). However, both discus-
sed chinkon kishin as two separate entities,
and it was not before the rise of œmoto that
it was understood as one particular ritual of
meditative spirit possession. Accordingly,
Staemmler traces the development of chin-
kon kishin from an initial phase in the late
19th century to the present situation (p. 200-
260). œmoto is considered one of the oldest
remaining new religious movements in Ja-
pan with an estimated number of around
171,000 followers (the given numbers refer
to members in Japan). What is more, a mul-
titude of other groups have derived from
œmoto. Some of them, founded by previous
members, became even larger such as Sekai
Kyseikyÿ (founded in 1935, 1,030,000 fol-
lowers) or Seichÿ no Ie (founded in 1930,
711,000 followers). These two and other
movements adopted and further developed
chinkon kishin to fill their own needs.
A number of those later developments are
briefly discussed in the next chapter (p. 261-
324). The third part includes a more in-
depth reexamination of selected issues of
chinkon kishin (spirit possession, aims and
functions, the mediator) in œmoto during
Taishÿ era (1912-1926; p. 327-404). The
conclusion concisely recapitulates the gai-
ned insights and ends with a couple of hy-
potheses which need to be corroborated
through further research.

The author relies mostly on a volumi-
nous array of primary sources, also taking
into account the latest scholarship till 2002
and the results of her own fieldwork. Gene-
rally speaking, the study offers an elaborate
and intriguing view on the origin, develop-
ment and impact of chinkon kishin, thereby
providing long-needed and crucial insights
into the issue. The study does not just appe-
al to specialists of œmoto (which is actually
one of the most carefully examined Japane-
se new religions to date, see e.g. Emily
Groszos Ooms, Women and Millenarian
Protest in Meiji Japan: Deguchi Nao and
œmotokyÿ, Ithaca: Cornell University Press
1993; Nancy K. Stalker, Prophet Motive:

122 Recenze



Deguchi Onisaburÿ, Oomoto, and the Rise
of New Religions in Imperial Japan, Hono-
lulu: University of Hawai’i Press 2008) or
Japanese new religions but, since it deals
with the topic on a much larger scale, is of
great value for a non-expert audience inter-
ested in new religious movements in East
Asia and Japan in general. The book is very
well written, the data critically scrutinized
and all formal rules are implemented exem-

plary. I, therefore, highly recommend Chin-
kon kishin: Mediated Spirit Possession in
Japanese New Religions by Birgit Staemm-
ler to everybody who not only wants to seri-
ously deal with the issue, but intends to en-
hance his/her knowledge on Japanese new
religions.

LUKAS POKORNY

123 Recenze

fluence on several later developed practices
such as jÿrei in Sekai Kyseikyÿ or okiyome
in Sekai Mahikari Bunmei Kyÿdan or Skyÿ
Mahikari. Today chinkon kishin – nowadays
commonly referred to as chinkon – has alte-
red into a brief day-to-day meditative tech-
nique, which helps practitioners of œmoto to
produce relief in daily life issues. Despite its
historical significance chinkon kishin is
hardly known even within academic circles
in Japan. The study, thus, tries to meet a de-
sideratum, and by using an anthropological
and hermeneutical approach gives a detailed
account of the evolution and the impact of
this almost unbeknown meditative exercise.

The author, Dr. Birgit Staemmler, is re-
searcher at the Department of Japanese Stu-
dies at the University of Tübingen. Her re-
search focuses on Japanese new religions
with an emphasis on cyber-religion. The
present work is the revised version of the
author’s approved doctoral dissertation of
2002 and offers the very first comprehensi-
ve study of the phenomenon of chinkon kis-
hin.

Romanization – Hepburn for Japanese
and Hànyǔ P¥ny¥n without tones for Chine-
se – is flawless, the writing style smooth and
reader-friendly, the attached kanji of great a-
vail. In terms of formality Staemmler does
a superb job, meeting the demands of high-
quality research.

The book comprises three main parts
including an introduction (p. 1-13), a con-
clusion (p. 407-413), an extensive biblio-
graphy (p. 415-458) and a glossary/index
(p. 459-478). The author starts with a terse
and plain theoretical overview of spirit pos-
session and ecstasy in the general and the
Japanese context (p. 19-46). Next Staemm-
ler goes a little more into detail, summari-
zing the appearance and role of mediated
spirit possession in Japan’s mythical past
and folk religions (p. 47-85). A short intro-
ductory discussion on Japanese new religi-
ons (p. 86-97) and their relation to practices
of spirit possession and ecstasy (p. 98-111)
leads to a closer examination of the pheno-
menon of chinkon kishin from a mainly ter-
minological perspective (p. 112-131). The
next part illustrates a revealing disquisition
on the historical development of chinkon

kishin, starting with the doctrinal rediscove-
ry or recreation by Honda Chikaatsu (1822-
1889) and the further development by his
pupil Nagasawa Katsutate (1858-1940) and
others (p. 137-199). However, both discus-
sed chinkon kishin as two separate entities,
and it was not before the rise of œmoto that
it was understood as one particular ritual of
meditative spirit possession. Accordingly,
Staemmler traces the development of chin-
kon kishin from an initial phase in the late
19th century to the present situation (p. 200-
260). œmoto is considered one of the oldest
remaining new religious movements in Ja-
pan with an estimated number of around
171,000 followers (the given numbers refer
to members in Japan). What is more, a mul-
titude of other groups have derived from
œmoto. Some of them, founded by previous
members, became even larger such as Sekai
Kyseikyÿ (founded in 1935, 1,030,000 fol-
lowers) or Seichÿ no Ie (founded in 1930,
711,000 followers). These two and other
movements adopted and further developed
chinkon kishin to fill their own needs.
A number of those later developments are
briefly discussed in the next chapter (p. 261-
324). The third part includes a more in-
depth reexamination of selected issues of
chinkon kishin (spirit possession, aims and
functions, the mediator) in œmoto during
Taishÿ era (1912-1926; p. 327-404). The
conclusion concisely recapitulates the gai-
ned insights and ends with a couple of hy-
potheses which need to be corroborated
through further research.

The author relies mostly on a volumi-
nous array of primary sources, also taking
into account the latest scholarship till 2002
and the results of her own fieldwork. Gene-
rally speaking, the study offers an elaborate
and intriguing view on the origin, develop-
ment and impact of chinkon kishin, thereby
providing long-needed and crucial insights
into the issue. The study does not just appe-
al to specialists of œmoto (which is actually
one of the most carefully examined Japane-
se new religions to date, see e.g. Emily
Groszos Ooms, Women and Millenarian
Protest in Meiji Japan: Deguchi Nao and
œmotokyÿ, Ithaca: Cornell University Press
1993; Nancy K. Stalker, Prophet Motive:

122 Recenze


