Svoboda, Karel

[Bons et mauvais démons ...]

In: Svoboda, Karel. La Démonologie de Michel Psellos. Brno:
Filosofickd fakulta s podporou Ministerstva Skolstvi a
narodni osvéty, 1927, pp. 29-40

Stable URL (handle):
https://hdl.handle.net/11222.digilib/126512
Access Date: 06. 12. 2024

Version: 20220831

Terms of use: Digital Library of the Faculty of Arts, Masaryk
University provides access to digitized documents strictly for
personal use, unless otherwise specified.

M U N Masarykova univerzita Digital Library of the Faculty of Arts,
Filozoficka fakulta Masaryk University

A R T S digilib.phil.muni.cz


https://hdl.handle.net/11222.digilib/126512

29

v

Quel est le rapport entre le démon et I’homme ? Dans I'Inter-
prétation des Oracles chaldéens (1148 C), Psellos dit que les Chal-
déens discernent de bons et de mauvais démons, tandis que les
chrétiens regardent tous les démons comme méchants. Dans le
Timothde (4, 829 B; 11, 845 A), il éerit que tous les démors
haissent Dieu et envient ’homme, mais qu'il y a des différences
parmi eux: les démons aquatiques, souterrains et haissant la lu-
miére (ce sont ici peut-étre les démons terrestres) sont les pires.
Nous avons vu (p. 7) que la distinction des démons attribuée par
Psellos aux Chaldéens, se trouve aussi chez Porphyre et qu'elle
était déji chez Xénocrate. Certes, suivant la foi chrétienne, elle
n’était pas admissible. Origéne (XI, 1553 D) et Eusébe (Praep.
evang., IV, 5) affirmaient en termes exprés que tous les démons
étaient mauvais. Toutefois, ca et la des différences étaient admises.
Tatien (Adv. Graec., 12) distinguait les démons qui ont choisi le pur
et ceux qui ont choist le matériel. Athanase (Vita Anton., 22)
disait que les démons enviaient les chrétiens, mais que, parmi eux,
les uns étaient moins mauvais et d’autres pires. Au sens de la
philosophie néo-platonicienne, Psellos considérait les démons ma-
tériels comme les pires. La jalousie des démons avait été relevée
par lés écrivains paiens!, juifs® et chrétiens?.

D’aprés Psellos, les démons sont hardis (Jvuds) et impudents
(avawdng); ils ressemblent aux lions et aux panthéres (Opin., 1,
877 A; Sathas, V, p. 497), mais pas tous. Les démons matériels
sont liches, ils craignent d’étre blessés, ils redoutent d’étre en-
voyés dans I'abime et sous la terre, ils craignent les anges qui les
ameénent 13. Tandis que les démons aériens sont si raisonnables
qu'il leur est facile de discerner celui qui les menace, les démons
matériels n’en sont pas capables et ils craignent méme les vieillards
et les vieilles femmes (Timoth., 21, 868 BC; 23, 879 A).

Voici que Psellos rattache de nouveau les idées néo-platoni-
ciennes — sur les démons matériels — aux idées judéo-chrétiennes.

! Plutarque, Dion, 2; Olympiodore, In Phuedon., p. 176, 23.
% Livre de la Sagesse, 2, 24.
? Grégoire de Nazianze, XXX VI, 341 B; Grégoire de Nysse, XL VI, 456 B, etc.



30

La hardiesse et l'impudence des démons étaient mentionnées par
Athanase (Vita Anton., 23). La croyance qu’on peut vaincre le
démon par l'épée, est ancienne: Ulysse chasse les ombres des
morts & V'aide de son épée (Homére, Odyss., XI, 48). Dans le livre
de Tobie (8, 3), 'ange Raphaél enchaine le démon; dans le livre
d’'Hénoch (10), Raphaél enchaine et retient le démon dans les
ténébres; dans le Testament de Salomon (1320 A, 1324 A, 1328 A),
les démons sont assujettis au régne des anges. Dans I'Evangile de
Luc (8, 31), les démons supplient qu'on ne les envoie pas dans
I’abime. Dans la Vie de saint Aberkios, le démon demande 4 ne
pas étre envoyé sur la montagne (p. 44, 16; 78, 9 Nissen) ou dans
le désert (p. 115, 26).

Ensuite les démons sont rusés, insidieux; pour tromper, ils
font méme semblant d’étre pieux. C'est principalement la propriété
des démons acdriens et terrestres (Timoth., 11, 845 B; Accusation
de Kéryllarios, 21). Ils séduisent les hommes aux passions (wed7)
illicited (Timoth., 11, 845 D); ils sont passionnés et recherchent
celui qui est enclin aux passions (Interpr. orac. chald., 1140 A). Ils
conseillent, montrent différentes figures, éveillent les souvenirs des
plaisirs, importunent celui qui veille comme celui qui dort, chatou-
illent le bas-ventre, excitent ’amour fou et illicite, en se servant du
secours de ’humidité chaude qui est en nous (Timoth., 12, 848 A—C).

Ici méme les idées grecques sont lides avec les idées judéo-
chrétiennes, toutes deux peut-étre influencées par 1'Orient. Por-
phyre (De abstin.,, II, 40) disait que les mauvais démons nous
trompaient, parce qu’ils causaient le mal et qu'ils faisaient croire
que c’était I'euvre de dieux bons. Jamblique (De myst., III, 31;
IV, 7) lui aussi affirmait que les mauvais démons feignaient d’étre
bons et nous induisaient au mal. Saint Paul (II Cor., 11, 14) avait
déja dit que Satan se changeait en ange. Arnobe (Adv. nat., IV, 12)
raconte que, suivant la doctrine des mages, les démons se font
passer pour des dieux et qu'ils trompent. En effet I'idée sur le
mauvais démon se faisant passer pour bon, vient probablement de
VOrient: elle se trouve dans I'Avesta!; la aussi est l'idée que
chaque péché a son démon?. Chez les Grecs, Porphyre (Ad

' Cf. Chantepie de la Saussaye, (A. Bertholet, E. Lehmann), Lehrbuch der
Religionsgeschichte, 4. Aufl., Tibingen, 1925, II, p. 231. — 2 Ibid, II, p. 232.



31

Marcel.,, 16) et Jamblique (1. ¢.) considéraient les mauvais démons
comme auteurs des mauvaises actions. Le démon incitant au péché
est représenté dans le Nouveau Testament (Luc, 23, 2; I Pierre,
5, 8), dans le Testament de Salomon (1324 D), chez Origéne (XII,
789 B), chez Basile (XXX, 604 C), dans les Actes de sainte Marina
(p- 33, 40 Usener), et ailleurs.

Quant & humidité chaude, on lit dans les Problémes pseudo-
aristotéliques (IV, 28, 880a 15) que le sperme se forme du chaud
et de 'humide. L’opinion que les démons induisent les hommes
aux plaisirs sexuels, est universellement répandue. Platon (Conviv.,
202 D) désignait Eros par démon; Xénocrate (Plutarque, De def.
orac., 14, 417 D, cf. Heinze, p. 80) affirmait que les démons
aimaient avec passion; d'aprés Porphyre (De abstin., II, 40; Kusebe,
Praep. evang., IV, 23, 4), les démons éveillent les passions, notam-
ment 'amour et la concupiscence; d’aprés Jamblique (De myst.,
II, 15 9), les démons ont la force génératrice, et sils s’approchent,
I'ime désire la procréation; d’aprés Proklos (In Tim., 287B, D),
les démons président aux naissances. Saint Paul (I Cor., 7, 5) met
les hommes en garde contre les tentations de Satan. Dans le
Testament de Salomon, le démon prend la figure d’une belle jeune
fille, il harcéle les hommes (1320A) et pousse les hommes mariés
& linfidélité (1324 A). Parmi les péchés auxquels incite le démon,
Origene (XII, 789 B) insiste surtout sur I'adultére et la luxure.
Athanase (Vita Anton., 5 et suiv.) raconte que le démon d’impu-
deur (mvedua mogrelas) éveillait saint Antoine par des pensées
impures, qu’il le chatouillait, qu’il revétait des formes de femmes.
Dans les Actes de sainte Marina (p. 33, 40), le démon raconte de
lui-méme qu'il excite les désirs pendant le sommeil. Dans la Vie
d’Aberkios (p. 31, 6; 7, 125 105, 2), le diable, pour tenter, prend
la figure d'une jeune femme. Les Babyloniens?, les Perses? les
Indes? aussi connaissaient les démons du désir sexuel. Dans le
moyen Aage postérieur et dans les temps modernes, le culte de
Satan dtait étroitement rattaché au culte du sexe; le sexe est en
effet la force la plus élevée et & la fois la plus redoutable.

' Cf. Chantepie de la Saussaye, ouv. cité, I, p, 575.

? Ihid., I1, p. 232.
3 Ibid,, 11, p. 17.



32

Parmi les différentes visions causées par les démons pour
tromper, Psellos insiste surtout sur la vision de lueur; il dit
(Timoth., 22, 872 A) que les démons envoient sur leurs adorateurs
une lueur qui ressemble & l'étoile filante (digrrovres), ot que
ceux-ci la tiennent pour une vision de dieu ($eomrict), cependant
que c'est une ruse des démons, parce que ce qui est obscur ne
peut avoir de lumiére.

La lumiére, le feu, accompagnant les dieux, les anges, les
démons et les héros, sont mentionnés par Jamblique (De myst.,
I, 4). De la lumiére que le diable revét ou qu'il envoie pour
tromper, parlent saint Paul (I Cor., 11, 14), Athanase (Vita Anton.,
24; 39), Grégoire de Nazianze (XXXV, 577C; XXXVII, 1377A).
Ce dernier demande au diable: «Puisque tu es ténébres, comment
as-tu pu venir comme lumiére?» (XXXVII, 1398A). Il sagit ici
des hallucinations de lumiére, accompagnant des états extatiques.

L’influence des démons sur notre dme, Psellos tiche de l’ex-
pliquer d’une maniére psychologique. Il dit qu'étant souffles
(wvedpa), les démons se mettent en contact avec notre souffle
d’imagination (parvactinéy mwvsdue). Ils nous suggérent des mots,
mais ils ne se servent pas de la voix réelle. De méme gu'on crie
en étant loin, qu’on parle bas en étant prés, de méme en s’appro-
chant du souffle de 'dme (mvedue 1vyfs), on n'a pas besoin du
son. De la méme maniére les 4mes sortant du corps se compren-
nent entre elles sans son. C’est de leur substance d’imagination
(povraorixn ovoia) que les démons puisent différentes formes, cou-
leurs et figures et les font passer dans notre souffle d’ame (7Aveduc
tiis Yvxfis). Dans la lumiére du soleil également, I'air prend des
couleurs et des formes et il les distribue ensuite, comme on le
voit dans la glace (Timoth., 12, 848A).

Les visions (govvaciat, gavracuare) causées par les démons,
étaient mentionnées par les Péres de I'Eglise® et par les néo-pla-
toniciens®, mais l'exposé de Psellos a propos de linfluence du
souffle du démon sur le souffle d’imagination de I'homme, vient
assurément de la méme source que l'exposé antérieur de la for-

! Tatien, Adv. Graec., 14; Athénagoras, Pro Christ., 27; Eusébe, Praep.
evang., VI, pr. 1; Athanase, Vita Anton., 13, 22 et suiv,
2 Porphyre chez Jamblique, De myst., II, 10; Jamblique, ibid., II, 3; 10.



33

mation du corps des démons a l'aide de leur imagination, c’est-i-
dire de Porphyre. A juger d’aprés Synésios qui puisait chez lui
(voir p. 20), Porphyre parlait du souffle d'imagination (76 garrao-
tinoy mvedbpe) (Syndsios, De insomn., 4, 1289CD) et du souffle
psychique (vo wvedua poyxdy) (ibid., 5, 1293 A). Suivant Augustin
(De civit. d., X, 9), il enseignait que la partie de I'’Ame, partie
composée de souffle (spiritalis pars animae) recevait les images
des choses. Il disait (Ad Gaur., VI, 2) que lair faisait voir des
images dans la glace.

L’opinion que, dans leur rapport avec les hommes, les démons
ne se servent pas de la parole, est antérieure & Porphyre. Elle se
trouve chez Plutarque: dans son traité sur le Démon de Socrate,
on lit que les démons ne prononcent pas des sons propres (¢30yy0s),
mais des pensées (A6y0s) (20, 588 E), que les pensées (vonoecs) des
démons n’ont point besoin de mots (P89BC) et que la langue de
pensées, langue dont les démons font usage, n’est entendue que par
quelques hommes qui ont I'Ame tranquille (589D). Et dans le
tratté sur la Décadence des oracles (38, 431C), on lit que, étant
ames, les démons montrent aux dmes humaines les choses futures
sans le secours de la parole. On s’accorde & reconnaitre que Plu-
tarque a puisé ici dans Poseidonios (cf. Heinze, ouv. cité, p. 102).
Ce dernier a pu transmettre — directement ou indirectement —
aux nco-platoniciens, & Porphyre, cette doctrine sur la parole dé-
moniaque. Du moins Proklos (In Remp., II, p. 167, 16), comme Plu-
tarque, affirme que les uns entendent la voix des démons, et que
les autres, bien qu’étant avec eux, n’entendent rien.

En contradiction avec cette opinion que les démons parlent
avec les hommes sans sons, Psellos dit ailleurs que les démons
s’cntretiennent entre eux sans paroles, mais que les démons vivant
avec des peuples déterminéds, se servent de la langue de ceux-ci,
s'ils sont en commerce avec les hommes: aux Grecs ils prophétisent
en greec, aux Chaldéens en chaldéen, etc. (Timoth., 20, 868 A.)
C’est une concession faite A 'opinion publique. Néanmoins certains
philosophes — Démocrite (fragm. 166 Diels) et Plotin (IV, 3, 18) —
attribuaient eux aussi la voix aux démons.

Psellos traite plusieurs fois de la divination des démons. Dans
le Timothée (24, 875 B), il dit que les démons prophétisent, cepen-

3



34

dant qu’ils ne le font pas d’unc maniére rationnelle, par I'intelligence,
mais par les signes (cvuBodixn); c’est pourquoi ils se trompent
souvent, surtout les démons matériels. Dans les Opinions, il prétend
que les démons présagent par la forme des astres (1, 877 A), mais
il rappelle de nouvean que le démon matériel se trompe en prophé-
tisant; pour qu'on me le lui reproche pas, il parle bas (G, 881 B).
Dans I'Interprétation der Oracles chaldéens (1140 C), Psellos sou-
tient que les démons matériels étant loin de la vie divine (Seiar Son)
et n’ayant pas d’observation intellectuelle (voega Fewgie), ne peu-
vent prophétiser. Ils reconnaissent ce qui est, seulement par la
forme (uogpwrixds), tandis que la connaissance réelle de I'avenir
a des pensées qui ne sont point divisées et qui n’ont point de
formes (duégiovor xai dudgpwror vonoees). Dans un autre endroit
de I'Interprétation (1148 B C), en s’appuyant sur un oracle, Psellos
dit que celui qui veut obtenir une prophétie véridique, doit sacrifier
la pierre «mnizuris» (urifovers): c’est ainsi qu'il appelle le démon
supérieur et celui-ci dit la vérité au démon matériel, lequel l'an-
nonce 3 l'interrogateur.

La divination avait ddja été attribuée aux démons par Platon
(Conviv., 202 E), sans doute d’aprés la croyance populaire. Pour les
idées de Psellos, il y a des analogies tantdt chez les néo-platoni-
ciens, tant6t chez les écrivains ecclésiastiques. D’aprés Jamblique
(De myst., II, 105 III, 31) qui s’en réféere aux prophétes chaldéens,
les mauvais démons, adversaires du dieu (dvzi3¢cot) en prophétisant
trompent. On trouve des traces de cette opinion dans les papyrus
magiques: dans le Papyrus de Londres (n® 1211, 1. 700), on demande
que vienne le véridique Asklépios, et non le démon errant, ad-
versaire du dieu (drvideos mAavodaiuwy). Athanase (Vita Anton.,
31 et suiv.) disait que les démons conjecturaient plutdt qu'ils ne
prophétisaient, par exemple ils ne savent pas que quelqu'un se
mettra en route, mais quand il part, ils le devancent et 'annoncent.
Mais s'il retournait soudainement, ils se tromperaient. Ou bien si
les démons voient qu’il pleut beaucoup en Ethiopie, ils prédisent
que les fleuves dgyptiens auront beaucoup d'ean. D’autres écrivains
ecclésiastiques * pensaient de méme sur la divination des démons.

1 Publié par C. Wessely, Denkschr. Wien. Ak,, ph.-h., XLII, 1893, p. 16 et suiv.
2 Tertullien, Apol.,, 22, 7 et suiv.; Jean Damascéne, XCIV, 877 A Migne.



3b

La pensce sur la divination démoniaque par les étoiles, se trouve
chez Porphyre dans les fragments de sa Philosophie des oracles
(Eusébe, Praep. evang., VI, pr.; 1). Origene, éléeve d’Ammonios
Sakkas (Eusébe, Hist. eccles., VI, 19, 6) qui fonda I’école néo-plato-
nicienne, soutenait que les anges et les puissances divines savaient
interpréter les astres (XII, 84 B). L'idée que les démons matériels
sont loin de la vie divine et n'ont pas une observation intellectuelle,
a un caractére néo-platonicien. Les antithéses du divisé et du non
divisé, de ce qui a des formes et de ce qui n’en a pas, sont
également néo-platoniciennes: Plotin (VI, 7, 17; 33; VL, 8, 11)
enseignait que 'Un est sans formes et qu’il les donne; Proklos
disait que Dieu est sans formes, mais qu’il parait en formes (In
Remp., I, p. 34, 28), et que lenticr est supérieur aux parties
(ibid. I, p. 90, 10); Plotin (IV, 1; 2) et d’aprés lui Porphyre
(Sent., 5 = Stobde, I, p. 343) et Proklos (In Remp., II, p. 212, 5)
opposaient I'intellect (vovis) non divisé aux corps divisés.

Tandis que les démons supérieurs influent plutét sur la raison
humaine, les démons inférieurs, dit Psellos, attaquent le corps
humain: ils sautent sur 'homme comme des bétes féroces et ils
I'andantissent (Timoth., 11, 845 A). Ils abattent tout ce qu'ils
trouvent (ibid., 12, 848 C et suiv.). Les démons d’eau noient les
hommes (ibid., 11, 845 A). Les démons de mer noient les nageurs,
et c’est surtout le soir qu’ils sont dangereux; pendant le jour,
comme ils craignent la lumiére du soleil, les démons malfaisants
sont sans pouvoir (Opin., 6, 880 C). Les démons souterrains et
ceux qui haissent la lumiére (peut-étre les démons terrestres),
entrent dans les entrailles de I'homme, ils I'étouffent, ils lui cgusent
des accés Cpileptiques et le rendent fou (Timoth., 11, 845 A).
lls assaillent méme les bétes — comme, selon les Evangiles
(Matthieu, 8, 31; Mare, 5, 12; Luc, 8, 32), ils assaillirent les pores
prés de Gergése, — et ils trouvent chez eux de la chaleur vitale.
Ils habitent des lieux profonds ou ils souffrent du froid et de la
sécheresse; c’est pourquoi ils recherchent les animaux, les bains
et les fosses. Ils craignent la chaleur torride du feu et du soleil;
en conséquence ils choisissent la chaleur symétrique et humide des
animaux. Siles démons pénétrent dans le corps, les pores renfermant
le souffle psychique (wredua Wwvyndr) se remplissent, de sorte que

9%



36

le souffle est comprimé par eux. Alors le corps est agité de con-
vulsions, et l'intelligence (fjysuovexai dvvaues «puissances régnantes»)
souffre. A cet instant le démon souterrain parle en se servant du
souffle d’homme, tandis que le démon haissant la lumiére causc
Paphonie, l'engourdissement. 1l est froid au plus haut degré et il
paralyse toute la force de 'ame. Il est irraisonnable, sans observation
intellectuelle (vogpa Jewgpie), il n'est guidé que par 'imagination
irraisonnable, comme le sont les bétes; il n’entend pas les paroles,
il néglige les reproches; c'est pourquoi on le qualifie de muet et de
sourd (Ghalov xai xwpdy) (Timoth., 13, 849 A — 852 A). Les démons
souterrains jettent quelquefois des pierres (ibid., 22, 869 B).

Dans le Timothée (14, 852 B), Psellos, ou & proprement parler
le rapporteur du Thrace, combat les médecins qui ne croient pas
que la maladie soit causée par les démons, qui l’expliquent par le
mauvais état des humeurs et du souffle, et qui gudrissent les mala-
des au moyen des médicaments ct des dittes, au lieu de se servir
des incantations et des purifications. Il prétend qu’ils ne connais-
sent rien au deld de la perception et qu'ils ne tiennent compte
que du corps. Ils ont raison d’expliquer 1'évanouissement, la mélan-
colie, la démence (pgsriris), & 'aide des humeurs morbides; cepen-
dant l'enthousiasme, la manie, les états cataleptiques, quand celui
qui en est atteint, n'emploie ni Uintelligence, ni la raison, ni 'ima-
gination, ni la perception, quand un autre le fait mouvoir, parler et
prédire les choses futures, ce ne sont pas des ¢tats de la matiére.

L’exposé de Psellos sur 'influence des démons inféricurs est
combiné des opinions populaires, judéo-chrétiennes et ndéo-platoni-
ciennes, Les démons qui noient sont mentionnés dans les traditions
de différents peuples. Dans le Testament de Salomon (1340 A B),
on parle du démon de mer qui noie. Dans la superstition byzantine
de 1’époque de Psellos, les démons d’eau semblent avoir tenu une
place importante: Euthyme Zigabéne (CXXX, 130X A) raconte que
les démons séjournent prés des eaux, des sources, des riviéres, des
lacs, de la mer. Les Grecs modernes craignent les nymphes de mer
(Yalaooivais vepdides) et de rivieres (vepdidss Tod morapiov, Tils
Bovong) qui font noyer les gens!. Suivant Procope (De bellis, III,

! Voir Lawson, ouv. cité, p. 159 et suiv.



37

14, 29) les Slaves, voisins des Grecs, adoraient les riviéres et les
nymphes; jusqu'a ce jour, ils redoutent différents génies dangereux,
hommes et femmes, qui habitent les eaux’.

Encore plus répandue est la croyance que les démons entrent
dans le corps et y causent des maladies, surtout des convulsions.
Ce sont i lorigine les dmes des morts, Cette croyance était chez
les Egyptiens?, les Babyloniens?, les Perses#%, les Japonais?, ete.
Chez les Grecs, Hippocrate (De morbo sacro, 1 et suiv.) avait déja
combattu cette opinion. La folie dtait considérée en général par
les Grecs comme l'@uvre du mdéchant démon, comme le montrent
les termes dawuovdr, xaxodotuordv, xaxodetuovie, daruovileodat.
Xénocrate (chez Plutarque, De def. orac., 14, 417 D), Porphyre
(De abstin., II, 40) et Jamblique (De myst., II, G) attribuaient aux
démons les maladies, surtout la peste. Cette croyance était tres
répandue chez les Juifs: on en trouve des traces dans Joséphe
(Bell. Jud., VII, 6, 3; Antiqu. Jud., VIIL, 2, 5), dans les Evangiles
(Matthieu, 4, 24; 8, 16; 12, 22; 17, 15; Mare, 1, 23; 9, 17;
Luc, 13, 11), dans le Testament de Salomon (1344 B). La description
des gens possiédés des démons, qui se trouve dans les Evangiles,
a influencé les derivains ecclésiastiques et, bien entendu, Psellos
lui aussi. Dans la Vie de Grégoire le Thaumatarge (XLVI, 941 D),
Grégoire de Nysse a parlé d'un gargon possédé du démon, criant
et s'évanouissant. Dans la Vie de saint Aberkios (p. 33, 2; 3D, 2;
72, 13; 115, 7, 16), on fait le réeit d'un démon qui entra dans
une jeune fille et y causa des convulsions. Il s’agit ici, sans aucun
doute, des accés épileptiques et hystériques.

Les convulsions provenant de ce que le démon pénétre dans
le corps, Psellos les explique, nous l’avons vu, d’une maniére
physiologique. Cette explication se rattache étroitement & son ex-
posé antérieur au sujet du souffle dans le corps et de la dou-
leur causée par le souffle comprimé (voir p. 24). Elle vient
donc probablement de la méme source, c’est-a-dire de Porphyre.

! Voir J. Mdchal, Bdjeslovi slovanské, Prague, 1907, p. 106 et suiv.
2 Cf. Chantepie de la Saussaye, ouv. cité, I, p. 489.

3 Ibid., L. p. 575.

4 Ibid,, II, p. 232.

5 Ibid., I, p. 273.



38

Dans la Philosophie des oracles (Rus¢be, Praep. evang., 1V, 23, 3
et suiv.), celui-ci disait en effet que les démons entraient dans le
corps avec la nourriture et qu'ils y excitaient le souffle de desir
(zo? myveduavos tijs betkems bout). Que les démons pénétrent dans
le corps humain avec la nourriture, on le lit aussi chez Pseudo-
Clément (Homélie IX, 9; XI, 15), mais son exposé des ddémons a,
comme I'a montré Bousset (I. c., p. 152 et suiv.), la méme source
que l'exposé analogne de Porphyre, qui fait partie de son traité
sur I’Abstinence (II, 36 et suiv.).

Ce que Psellos dit du séjour des démons inférieurs, est éga-
lement combiné des idées judéo-chrétiennes ct des idées grecques.
Suivant les Evangiles (Matthieu, 4, 1; 12, 43; Luc. 8, 29; 11, 24),
les démons habitent les lieux déserts et secs. Porphyre (chez BEu-
nape, Vitae philos., p. 457 Boissonade) parlait d’'un démon qu'il
avait chassé d'un bain. Dans le Papyrus magique de Londres
(n° 121, 1. 477), on mentionne une figure de démon qu’il faut
jeter dans le bain. Grégoire de Nysse (XLVI, 952 A) fait aussi le
récit d'un démon qui s'établit dans un bain'.

La théorie de Psellos, & savoir que les démons souterrains
parlent par l'intermédiaire de 'homme dans lequel ils sont entrés,
et que les démons haissant la lumiére causent le mutisme, cette
théorie est basée également sur les idées des Evangiles et les idées
néo-platoniciennes. Dans les Evangiles, les démons parlent par 'inter-
médiaire de ’homme (Matthieu, 8, 29: Mare, 1, 24; Luc, 4, 34),
ou bien ils le privent de la parole (Matthicu, 9, 32; 12, 22). On qualifie
les démons de «<muets et sourds» chez Marc (9, 25) et d’aprés
lui chez Origéne (XIII, 1105 A) et dans une priére greeque du
moyen 4ge (publide par Fr. Pradel, Griechische und siiditalienische
Gebete, Beschwérungen und Rezepte des Mittelalters, Giessen, 1907,
p. 9, 11). Les autres idées sont néo-platoniciennes. Les démons
souterrains et les démons haissant la lumiére font partie de la
classification des démons faite par Psellos et venant des néo-plato-
niciens. En disant que le démon souterrain se sert du souffle de
I’homme ot il est entré, Psellos se rattache a ses iddes antérieures
sur le souffle, iddes puisées dans Porphyre. Celui-ci soutenait

! Hopfrer, ouv. cité, L. p. 40, cite ces analogies avec le passage de Psellos.



39

(Eusébe, Praep. evang., V, 8, 12) que le souffle s'écoulait de la
puissance céleste, entrait dans les corps animés et parlait par leurs
bouches. Psellos oppose l'observation intellectuelle i I'imagination
irraisonnable. tout comme Porphyre (De abstin., I, 30, 31) opposait
I'intellect & l'imagination et & la perception irraisonnables. Que les
démons matériels n’ont pas une observation intellectuelle, Psellos
le dit aussi dans son Interprétation des Oracles chaldéens (1140 C).
en connexion étroite avee la distinction néo-platonicienne du divisé
et du non divis¢é, de ce qui a des formes et de ce qui n’en a
pas (voir p. 34).

De Porphyre pourrait venir la polémique contre les médecins
qui expliquent toute chose par la matiére et qui se fient & la seule
perception. Porphyre estimait peu la perception des sens (voir
ci-dessus). Une polémique analogne contre les médecins se trouve
chez Pscudo-Clément (Homélie IX, 12) qui, en parlant des démons,
puisait dans la méme source que Porphyre (voir p. 38) et chez
Origéne (XIIT, 1105 B et suiv.). Le premier des médecins qui ait
ni¢ que les démons causassent des maladies, était Hippocrate (De
morho sacro, 1 et suiv). Il réprouvait (1. ¢.) les purifications
(xeFaeguol) et les incantations (éwaotdat), deux moyens que Psellos,
ou plutt sa source, considére comme convenables. Il est donc
possible que la polémique ait visé surtout Hippocrate. Porphyre
connaissait, en effet, les ouvrages de ce dernier (cf. Ad Gaurum,
II, 2; X, 3).

Quant aux démons jetant des pierres, ils sont mentionnés
méme aillears. D'aprés I’Alexiade d’Anne Comnége (CXXXI, 1171 B
Migne), dés que Basile, chef de la secte des Bogomiles, eut décelé
4 I'empercur la doctrine de la secte, les démons de Satanagl se
mirent & jeter des pierres sur sa cellule.

Il nous faut encore traiter des démons punissants. Dans les
Opinions, Psellos, en classifiant les démons, identifie les démons
punissants avec les démons matériels (voir p. 10). Il dit (1, 876 B C)
que s’ils attaquent nos Ames, ce n’est pas par inimitié, mais afin
de les punir de leurs fautes: ils les attirent vers la matiére, pour
que leurs laideurs se manifestent par 1'étroit rapport qui existe
entre les démons et la matiére. Dans 1'Interprétation des Oracles
chaldéens (1141 A), il dit que les anges entrainent les Ames avec



40

eux dans les hauteurs, tandis que les chitiments (swowwar) qui les
frappent & cause de leur nature et qui leur portent envie, les
clouent dans les souffrances matérielles et les torturent, et non
seulement les dmes passionnées, mais encore les dmes plus pures.
Car quiconque est entré dans la matiére, a besoin de la purification.

Suivant les traces de Xénocrate (chez Plutarque, De def, orac.,
13, 417 B), tous les néo-platoniciens, Plotin (IV, 8, H), Porphyre
(Stobée, I, p. 425), Jamblique (De myst., II, 7), Proklos (In Remp.,
II, p. 168, 13; 180, 8; In Tim., 36 B C, ete.), Olympiodore (In
Phaedon., p. 191, 21), ont traité des démons punissants matdriels.
Déterminer exactement la source de Psellos n’est pas facile, car
il ne dit rien qu'on puisse attribuer avec certitude & un de ces
philosophes.

VI

Ayant examiné )influence des démons sur ’homme, il nous
reste & nous demander comment les hommes traitent les démons.
Un démon aérien, dit Psellos, ne peut étre chassé que par
un homme pieux qui invogue le nom du Christ (Timoth., 21, 868 B).
De méme un démon haissant la lumiére ne peut étre chassé¢ qu’avec
l’aide de Dieu, invoquée par la priére et le jedne (ibid., 13, 852 A).
La priére, le jeline, le nom et le signe du Christ, sont les
armes habituelles contre les démons dans le Nouveau Testament'
et chez les écrivains ecclésiastiques®. Le jeine s’oppose & ce que
le démon entre avec la nourriture dans le corps; par la priere on
invoque un protecteur plus fort contre le démon; le nom et le
signe d’un dien plus puissant chassent le démon plus faible.
Psellos connait encore d’antres maniéres de chasser les mau-
vais démons: on les menace de les faire précipiter dans l'abime,
sous la terre (Timoth., 21, 868 B C), on les menace — comme le

1 Matthien, 7, 21: le nom du Christ; 17, 21: la priére et le jetine; Actes
des Apétres, 16, 18: le nom du Christ.

? Pseudo-Clément, Homélie IX, 10: le jetine; Origéne, XI, 665 A: le nom
du Christ; XIII, 1112 A: la pridre et le jeiine; Grdgoire de Nazianze, XXXV,
580 A: la croix; XXXVII, 1399 et suiv.: la croix et le nom; Grégoire de Nysse,
XLVIL, 916 A, 952B: le nom du Christ; Actes de sainte Marina, p. 15, 12; 26,
10; 27, 9; 29, 3: la croix; Vie d’Aberkios, p. 32, 106, 12: le jeiine.



