
Svoboda, Karel

[Bons et mauvais démons ...]

In: Svoboda, Karel. La Démonologie de Michel Psellos.  Brno:
Filosofická fakulta s podporou Ministerstva školství a
národní osvěty, 1927, pp. 29-40

Stable URL (handle): 
https://hdl.handle.net/11222.digilib/126512
Access Date: 06. 12. 2024
Version: 20220831

Terms of use: Digital Library of the Faculty of Arts, Masaryk
University provides access to digitized documents strictly for
personal use, unless otherwise specified.

Digital Library of the Faculty of Arts,
Masaryk University

digilib.phil.muni.cz

https://hdl.handle.net/11222.digilib/126512


29 

V 

Quel est le rapport entre le démon et l'homme ? Dans l'Inter­
prétation des Oracles chaldéens (1148 C), Psellos dit que les Chal-
déens discernent de bons et de mauvais démons, tandis que les 
chrétiens regardent tous les démons comme méchants. Dans le 
Timothée (4, 829 B ; 11, 845 A), i l écrit que tous les démons 
haïssent Dieu et envient l'homme, mais qu'il y a des différences 
parmi eux: les démons aquatiques, souterrains et haïssant la lu­
mière (ce sont ici peut-être les démons terrestres) sont les pires. 
Nous avons vu (p. 7) que la distinction des démons attribuée par 
Psellos aux Chaldéens, se trouve aussi chez Porphyre et qu'elle 
était déjà chez Xénocrate. Certes, suivant la foi chrétienne, elle 
n'était pas admissible. Origène (XI, 1553 D) et Eusèbe (Praep. 
evang., IV, 5) affirmaient en termes exprès que tous les démons 
étaient mauvais. Toutefois, ça et là des différences étaient admises. 
Tatien (Adv. Graec, 12) distinguait les démons qui ont choisi le pur 
et ceux qui ont choisi le matériel. Athanase (Vita Anton., 22) 
disait que les démons enviaient les chrétiens, mais que, parmi eux, 
les uns étaient moins mauvais et d'autres pires. A u sens de la 
philosophie néo-platonicienne, Psellos considérait les démons ma­
tériels comme les pires. L a jalousie des démons avait été relevée 
par lés écrivains pa ïens 1 , ju i f s 2 et chrét iens 9 . 

D'après Psellos, les démons sont hardis (dvfiàs) et impudents 
(âvaiÔTjs); ils ressemblent aux lions et aux panthères (Opin., 1, 
877 A ; Sathas, V, p. 497), mais pas tous. Les démons matériels 
sont lâches, ils craignent d'être blessés, ils redoutent d'être en­
voyés dans l'abîme et sous la terre, ils craignent les anges qui les 
amènent là. Tandis que les démons aériens sont si raisonnables 
qu'il leur est facile de discerner celui qui les menace, les démons 
matériels n'en sont pas capables et ils craignent même les vieillards 
et les vieilles femmes (Timoth., 21, 868 B C ; 23, 879 A). 

Voici que Psellos rattache de nouveau les idées néo-platoni­
ciennes '— sur les démons matériels — aux idées judéo-chrétiennes. 

' Plutarque, Dion, 2; Olympiodore, In Fhaedon., p. 176, 23. 
4 Livre de la Sagesse, 2, 24. 
; l Grégoire de Nazianze, XXXVI, 341 B ; Grégoire de Nysse, XLVI, 45H B, etc. 



30 

L a hardiesse et l'impudence des démons étaient mentionnées par 
Athanase (Vita Anton., 23). L a croyance qu'on peut vaincre le 
démon par l'épée, est ancienne: Ulysse chasse les ombres des 
morts à l'aide de son épée (Homère, Odyss., X I , 48). Dans le livre 
de Tobie (8, 3), l'ange Kaphaël enchaîne le démon; dans le livre 
d'Hénoch (10), Raphaël enchaîne et retient le démon dans les 
ténèbres; dans le Testament de Salomon (1320 A, 1324 A , 1328 A), 
les démons sont assujettis au règne des anges. Dans l'Evangile de 
Luc (8, 31), les démons supplient qu'on ne les envoie pas dans 
l 'abîme. Dans la Vie de saint Aberkios, le démon demande à ne 
pas être envoyé sur la montagne (p. 44, 16 ; 78, 9 Nissen) ou dans 
le désert (p. 115, 26). 

Ensuite les démons sont rusés, insidieux; pour tromper, ils 
font même semblant d'être pieux. C'est principalement la propriété 
des démons aériens et terrestres (Timoth., 11, 845 B ; Accusation 
de Kérullarios, 21). Ils séduisent les hommes aux passions (jtàd-7}') 
illicite^ (Timoth., 11, 845 D ) ; ils sont passionnés et recherchent 
celui qui est enclin aux passions (Interpr. orac. chald., 1140 A). Ils 
conseillent, montrent différentes figures, éveillent les souvenirs des 
plaisirs, importunent celui qui veille comme celui qui dort, chatou­
illent le bas-ventre, excitent l'amour fou et illicite, en se servant du 
secours de l 'humidité chaude qui est en nous (Timoth., 12, 848 A—CT). 

Ici même les idées grecques sont liées avec les idées judéo-
chrétiennes, toutes deux peut-être influencées par l'Orient. Por­
phyre (De abstin., II, 40) disait que les mauvais démons nous 
trompaient, parce qu'ils causaient le mal et qu'ils faisaient croire 
que c'était l 'œuvre de dieux bons. Jamblique (De myst., III, 31 ; 
IV, 7) lui aussi affirmait que les mauvais démons feignaient d'être 
bons et nous induisaient au mal. Saint Paul (II Cor., 11, 14) avait 
déjà dit que Satan se changeait en ange. Arnobe (Adv. nat., IV, 12) 
raconte que, suivant la doctrine des mages, les démons se font 
passer pour des dieux et qu'ils trompent. En effet l'idée sur le 
mauvais démon se faisant passer pour bon, vient probablement de 
l 'Orient: elle se trouve dans l 'Aves ta 1 ; là aussi est l'idée que 
chaque péché a son d é m o n 2 . Chez les Grecs, Porphyre (Ad 

1 Cf. Chantepie de la Saussaye, (A. Bertholet, E. Lehmann), Lehrbuch der 
Religionsgeschichte, 4. Aufl., Tùbingen, 1925, II, p. 231. — 2 Ibid., II, p. 232. 



31 

Marcel., 16) et Jamblique (1. c.) considéraient les mauvais démons 
comme auteurs des mauvaises actions. Le démon incitant au péché 
est représenté dans le Nouveau Testament (Luc, 23, 2 ; I Pierre, 
6, 8), dans le Testament de Salomon (1324 D), chez Origène (XII, 
789 B), chez Basile ( X X X , 604 C), dans les Actes de sainte Marina 
(p. 33, 40 Usener), et ailleurs. 

Quant à l 'humidité chaude, on li t dans les Problèmes pseudo-
aristotéliques (IV, 28, 880 a 15) que le sperme se forme du chaud 
et de l'humide. L'opinion que les démons induisent les hommes 
aux plaisirs sexuels, est universellement répandue. Platon (Conviv., 
202 D) désignait Eros par démon ; Xénocrate (Plutarque, De def. 
orac, 14, 417 D, cf. Heinze, p. 80) affirmait que les démons 
aimaient avec passion; d'après Porphyre (De abstin., II, 40-, Eusèbe, 
Praep. evang., IV, 23, 4), les démons éveillent les passions, notam­
ment l'amour et la concupiscence; d'après Jamblique (De myst., 
II, 1 ; 9), les démons ont la force génératrice, et s'ils s'approchent, 
l'âme désire la procréation; d'après Proklos (In Tim., 287 B, D), 
les démons président aux naissances. Saint Paul (I Cor., 7, 5) met 
les hommes en garde contre les tentations de Satan. Dans le 
Testament de Salomon, le démon prend la figure d'une belle jeune 
fille, i l harcèle les hommes (1320 A) et pousse les hommes mariés 
à l'infidélité (1324 A). Parmi les péchés auxquels incite le démon, 
Origène (XII, 789 B) insiste surtout sur l 'adultère et la luxure. 
Athanase (Vita Anton., 5 et suiv.) raconte que le démon d'impu­
deur {TtvBïifia Ttoçvelag) éveillait saint Antoine par des pensées 
impures, qu'il le chatouillait, qu'il revêtait des formes de femmes. 
Dans les Actes de sainte Marina (p. 33, 40), le démon raconte de 
lui-même qu'il excite les désirs pendant le sommeil. Dans la Vie 
d'Aberkios (p. 31, 6; 7, 12; 105, 2), le diable, pour tenter, prend 
la figure d'une jeune femme. Les Babyloniens 1, les Perses a, les 
Indes 3 aussi connaissaient les démons du désir sexuel. Dans le 
moyen âge postérieur et dans les temps modernes, le culte de 
Satan était étroitement rattaché au culte du sexe; le sexe est en 
effet la force la plus élevée et à la fois la plus redoutable. 

' Cf. Chantepie de la Saussaye, onv. cité, I, p. 575. 
1 Ibid-, II, p. 232. 
3 Ibid., II, p. 17. 



Parmi les différentes visions causées par les démons pour 
tromper, Psellos insiste surtout sur la vision de lueur; i l dit 
(Timoth., 22, 872 A) que les démons envoient sur leurs adorateurs 
une lueur qui ressemble à l'étoile filante (ôiârtoPTes), et que 
ceux-ci la tiennent pour une vision de dieu (Ssontià), cependant 
que c'est une ruse des démons, parce que ce qui est obscur ne 
peut avoir de lumière. 

L a lumière, le feu, accompagnant les dieux, les anges, les 
démons et les héros, sont mentionnés par Jamblique (De myst., 
II, 4). De la lumière que le diable revêt ou qu'i l envoie pour 
tromper, parlent saint Paul (II Cor., 11, 14), Athanase (Vita Anton., 
24; 39), Grégoire de Nazianze ( X X X V , 577 C ; X X X V I I , 1377 A). 
Ce dernier demande au diable: «Puisque tu es ténèbres, comment 
as-tu pu venir comme lumière?» (XXXVII , 1398A). Il s'agit ici 
des hallucinations de lumière, accompagnant des états extatiques. 

L'influence des démons sur notre âme, Psellos tâche de l'ex­
pliquer d'une manière psychologique. Il dit qu'étant souffles 
(jtPEv/Mt), les démons se mettent en contact avec notre souffle 
d'imagination {<pavtaatutbv Ttvsvfia). Ils nous suggèrent des mots, 
mais ils ne se servent pas de la voix réelle. De même qu'on crie 
en étant loin, qu'on parle bas en étant près, de même en s'appro-
chant du souffle de l 'âme (stvsvfia tpvxTJç), on n'a pas besoin du 
son. De la même manière les âmes sortant du corps se compren­
nent entre elles sans son. C'est de leur substance d'imagination 
(cpavTaoTixri ovala) que les démons puisent différentes formes, cou­
leurs et figures et les font passer dans notre souffle d 'âme (jtvevtua 
rf\s ipv%fis). Dans la lumière du soleil également, l 'air prend des 
couleurs et des formes et i l les distribue ensuite, comme on le 
voit dans la glace (Timoth., 12, 848 A). 

Les visions ((pavxaolai, (pavrôofiava) causées par les démons, 
étaient mentionnées par les Pères de l 'Egl ise 1 et par les néo-pla­
toniciens 2, mais l'exposé de Psellos à propos de l'influence du 
souffle du démon sur le souffle d'imagination de l'homme, vient 
assurément de la même source que l'exposé antérieur de la for-

1 Tatien, Adv. Graec, 14; Athénagoras, Pro Christ., 27; Eusèbe, Praep. 
evang., VI, pr. 1 ; Athanase, Vita Anton., 13, 22 et suiv. 

2 Porphyre chez Jambliqae, De myst., II, 10; Jamblique, ibid., II, 3; 10. 



33 

mation du corps des démons à l'aide de leur imagination, c'est-à-

dire de Porphyre. A juger d'après Synésios qui puisait chez lui 

(voir p. 25), Porphyre parlait du souffle d'imagination (ta (pavtao-
TIXOP rcvsvfia) (Synésios, De insomn., 4, 1289CD) et du souffle 

psychique (tô TtvBVfia ipvxtxov) (ibid., 5, 1293 A). Suivant Augustin 

(De civit. d., X , 9), i l enseignait que la partie de l'âme, partie 

composée de souffle (spiritalis pars animae) recevait les images 

des choses. Il disait (Ad Gaur., VI, 2) que l'air faisait voir des 

images dans la glace. 

L'opinion que, dans leur rapport avec les hommes, les démons 

ne se servent pas de la parole, est antérieure à Porphyre. Elle se 

trouve chez Plutarque: dans son traité sur le Démon de Socrate, 

on l i t que les démons ne prononcent pas des sons propres (<pd-6yyos), 
mais des pensées (lôyog) (20, 588 E), que les pensées (voT)Oeis) des 

démons n'ont point besoin de mots (589 B C ) et que la langue de 

pensées, langue dont les démons font usage, n'est entendue que par 

quelques hommes qui ont l 'âme tranquille (589 D). Et dans le 

traité sur la Décadence des oracles (38, 431C), on lit que, étant 

âmes, les démons montrent aux âmes humaines les choses futures 

sans le secours de ' la parole. On s'accorde à reconnaître que Plu­

tarque a puisé ici dans Poseidonios (cf. Heinze, ouv. cité, p. 102). 

Ce dernier a pu transmettre •— directement ou indirectement — 

aux néo-platoniciens, à Porphyre, cette doctrine sur la parole dé­

moniaque. Du moins Proklos (In Remp., II, p. 167, 16), comme Plu­

tarque, affirme que les uns entendent la voix des démons, et que 

les autres, bien qu'étant avec eux, n'entendent rien. 

En contradiction avec cette opinion que les démons parlent 

avec les hommes sans sons, Psellos dit ailleurs que les démons 

s'entretiennent entre eux sans paroles, mais que les démons vivant 

avec des peuples déterminés, se servent de la langue de ceux-ci, 

s'ils sont en commerce avec les hommes : aux Grecs ils prophétisent 

en grec, aux Chaldéens en chaldéen, etc. (Timoth., 20, 868 A.) 
C'est une concession faite à l'opinion publique. Néanmoins certains 

philosophes — Démocri te (fragm. 166 Diels) et Plotin (IV, 3, 18) — 

attribuaient eux aussi la voix aux démons. 

Psellos traite plusieurs fois de la divination des démons. Dans 

le Timothée (24, 873 B), i l dit que les démons prophétisent, cepen-

3 



34 

dant qu'ils ne le font pas d'une manière rationnelle, par l'intelligence, 
mais par les signes (avfi^olutrj); c'est pourquoi ils se trompent 
souvent, surtout les démons matériels. Dans les Opinions, i l prétend 
que les démons présagent par la forme des astres (1, 877 A), mais 
i l rappelle de nouveau que le démon matériel se trompe en prophé­
tisant; pour qu'on ne le lui reproche pas, i l parle bas (6, 881 B). 
Dans l 'Interprétation der Oracles chaldéens (1140 C), Psellos sou­
tient que les démons matériels étant loin de la vie divine (d-eia ±(t)Tj) 
et n'ayant pas d'observation intellectuelle (POEÇÙ •9-ecaçia), ne peu­
vent prophétiser. Ils reconnaissent ce qui est, seulement par la 
forme (fioçtpcoTixwç), tandis que la connaissance réelle de l'avenir 
a des pensées qui ne sont point divisées et qui n'ont point de 
formes (âfièçiOTOi xal âfiôçcpatoi vorjosig). Dans un autre endroit 
de l 'Interprétation (1148 B C ) , en s'appuyant sur un oracle. Psellos 
dit que celui qui veut obtenir une prophétie véridique, doit sacrifier 
la pierre «mnizuris» (jivlÇovçis): c'est ainsi qu'il appelle le démon 
supérieur et celui-ci dit la vérité au démon matériel, lequel l'an­
nonce à l'interrogateur. 

L a divination avait déjà été attribuée aux démons par Platon 
(Conviv., 202 E), sans doute d'après la croyance populaire. Pour les 
idées de Psellos, i l y a des analogies tantôt chez les néo-platoni­
ciens, tan tô t chez les écrivains ecclésiastiques. D'après Jamblique 
(De myst., II, 10; III, 31) qui s'en réfère aux prophètes chaldéens, 
les mauvais démons, adversaires du dieu (avrid-eoi) en prophétisant 
trompent. On trouve des traces de cette opinion dans les papyrus 
magiques: dans le Papyrus de Londres (n° 1211, 1. 700), on demande 
que vienne le véridique Asklépios, et non le démon errant, ad­
versaire du dieu (àrtld-soç itlarodaificop). Athanase (Vita Anton., 
31 et suiv.) disait que les démons conjecturaient plutôt qu'ils ne 
prophétisaient, par exemple ils ne savent pas que quelqu'un se 
mettra en route, mais quand i l part, ils le devancent et l'annoncent. 
Mais s'il retournait soudainement, ils se tromperaient. Ou bien si 
les démons voient qu'il pleut beaucoup en Ethiopie, ils prédisent 
que les fleuves égyptiens auront beaucoup d'eau. D'autres écrivains 
ecclésiastiques- pensaient de même sur la divination des démons. 

i Publié par C. Wessely, Denkschr. Wien. Ak., ph.-h., XLII, 1893, p. 16 et suiv. 
'- Tertullien, Apol., 22, 7 et suiv.; Jean Damascèue, XOIV, 877 A Migne. 



35 

L a pensée sur la divination démoniaque par les étoiles, se trouve 

chez Porphyre dans les fragments de sa Philosophie des oracles 

(Eusèbe, Praep. evang., VI, pr. ; 1). Origène, élève d'Ammonios 

Sakkas (Eusèbe, Hist. eccles., VI, 19, 6) qui fonda l'école néo-plato­

nicienne, soutenait que les anges et les puissances divines savaient 

interpréter les astres (XII, 84 B). L'idée que les démons matériels 

sont loin de la vie divine et n'ont pas une observation intellectuelle, 

a un caractère néo-platonicien. Les antithèses du divisé et du non 

divisé, de ce qui a des formes et de ce qui n'en a pas, sont 

également néo-platoniciennes: Plotin (VI, 7, 17; 33; VI, 8, 11) 

enseignait que l'Un est sans formes et qu'il les donne ; Proklos 

disait que Dieu est sans formes, mais qu'il paraît en formes (In 

Remp., I, p. oi), 28), et que l'entier est supérieur aux parties 

(ibid. I, p. 90, 10); Plotin (IV, 1; 2) et d'après lui Porphyre 

(Sent., 5 = Stobée, I, p. 343) et Proklos (In Remp., II, p. 212, 5) 

opposaient l'intellect (vovg) non divisé aux corps divisés. 

Tandis que les démons supérieurs influent plutôt sur la raison 

humaine, les démons inférieurs, dit Psellos, attaquent le corps 

humain: ils sautent sur l'homme comme des bêtes féroces et ils 

l'anéantissent (Timoth., 11, 845 A) . Ils abattent tout ce qu'ils 

trouvent (ibid., 12, 848 C et suiv.). Les démons d'eau noient les 

hommes (ibid., 11, 845 A) . Les démons de mer noient les nageurs, 

et c'est surtout le soir qu'ils sont dangereux; pendant le jour, 

comme ils craignent la lumière du soleil, les démons malfaisants 

sont sans pouvoir (Opin., 6, 880 C). Les démons souterrains et 

ceux qui haïssent la lumière (peut-être les démons terrestres), 

entrent dans les entrailles de l'homme, ils l'étouffent, ils lui causent 

des accès épileptiques et le rendent fou (Timoth., 11, 845 A) . 

Us assaillent même les bêtes — comme, selon les Evangiles 

(Matthieu, 8, 31; Marc, 5, 12; Luc, 8, 32), ils assaillirent les porcs 

près de Gergèse, — et ils trouvent chez eux de la chaleur vitale. 

Ils habitent des lieux profonds où ils souffrent du froid et de la 

sécheresse; c'est pourquoi ils recherchent les animaux, les bains 

et les fosses. Ils craignent la chaleur torride du feu et du soleil; 

en conséquence ils choisissent la chaleur symétrique et humide des 

animaux. Si les démons pénètrent dans le corps, les pores renfermant 

le souffle psychique (m>eî>(ia IIJV%IXÔI>) se remplissent, de sorte que 

3* 



36 

le souffle est comprimé par eux. Alors le corps est agité de con­

vulsions, et l'intelligence {jiyEfiorixai dvvâfieiç «puissances régnantes») 

souffre. A cet instant le démon souterrain parle en se servant du 

souffle d'homme, tandis que le démon haïssant la lumière cause 

l'aphonie, l'engourdissement. Il est froid au plus haut degré et i l 

paralyse toute la force de l'âme. Il est irraisonnable, sans observation 

intellectuelle (poeçà âsaçla), i l n'est guidé que par l'imagination 

irraisonnable, comme le sont les bêtes ; i l n'entend pas les paroles, 

i l néglige les reproches; c'est pourquoi on le qualifie de muet et de 

sourd (âkcdop xai xayôv) (Timoth., 13, 849 A — 852 A). Les démons 

souterrains jettent quelquefois des pierres (ibid., 22, 869 B). 

Dans le Timothée (14, 852 B), Psellos, ou à proprement parler 

le rapporteur du Thrace, combat les médecins qui ne croient pas 

que la maladie soit causée par les démons, qui l'expliquent par le 

mauvais état des humeurs et du souffle, et qui guérissent les mala­

des au moyen des médicaments et des diètes, au lieu de se servir 

des incantations et des purifications. Il prétend qu'ils ne connais­

sent rien au delà de la perception et qu'ils ne tiennent compte 

que du corps. Ils ont raison d'expliquer l'évanouissement, la mélan­

colie, la démence ((pçeviriç), à l'aide des humeurs morbides; cepen­

dant l'enthousiasme, la manie, les états cataleptiques, quand celui 

qui en est atteint, n'emploie ni l'intelligence, ni la raison, ni l'ima­

gination, ni la perception, quand un autre le fait mouvoir, parler et 

prédire les choses futures, ce ne sont pas des états de la matière. 

L'exposé de Psellos sur l'influence des démons inférieurs est 

combiné des opinions populaires, judéo-chrétiennes et néo-platoni­

ciennes. Les démons qui noient sont mentionnés dans les traditions 

de différents peuples. Dans le Testament de Salomon (1340 A B), 

on parle du démon de mer qui noie. Dans la superstition byzantine 

de l 'époque de Psellos, les démons d'eau semblent avoir tenu une 

place importante : Euthyme Zigabène ( C X X X , 1300 A) raconte que 

les démons séjournent près des eaux, des sources, des rivières, des 

lacs, de la mer. Les Grecs modernes craignent les nymphes de mer 

(d-aXaaowcàç VEQCÙÙÔEÇ) et de rivières (veçâïâsç rov Ttotafilov, rfjs 
(ÎQVor\ç) qui font noyer les gens 1. Suivant Procope (De bellis, III» 

1 Voir Lawson, ouv. cité, p. 159 et suiv. 



37 

14, 29) les Slaves, voisins des Grecs, adoraient les rivières et les 
nymphes; jusqu'à ce jour, ils redoutent différents génies dangereux, 
hommes et femmes, qui habitent les eaux'. 

Encore plus répandue est la croyance que les démons entrent 
dans le corps et y causent des maladies, surtout des convulsions. 
Ce sont à l'origine les âmes des morts. Cette croyance était chez 
les Egyptiens 2, les Babyloniens 3, les Perses 4, les Japonais 5 , etc. 
Chez les Grecs, Hippocrate (De morbo sacro, 1 et suiv.) avait déjà 
combattu cette opinion. L a folie était considérée en général par 
les Grecs comme l'œuvre du méchant démon, comme le montrent 
les termes èai(iovàv, xaxodcafiovâv, xaxoèaifiovla, âai{iovLÇeoâ-(u. 
Xénocrate (chez Plutarque, De def. orac, 14, 417 D), Porphyre 
(De abstin., II, 40) et Jamblique (De myst., II, 6) attribuaient aux 
démons les maladies, surtout la peste. Cette croyance était très 
répandue chez les Juifs: on en trouve des traces dans Josèphe 
(Bell. Jud., VII, 6, 3; Antiqu. Jud., VIII, 2, 5), dans les Evangiles 
(Matthieu, 4, 24; 8, 16; 12, 22; 17, 15; Marc, 1, 23; 9, 17; 
Luc, 13, 11), dans le Testament de Salomon (1344 B). L a description 
des gens possédés des démons, qui se trouve dans les Evangiles, 
a influencé les écrivains ecclésiastiques et, bien entendu, Psellos 
lui aussi. Dans la Vie de Grégoire le Thaumaturge ( X L V I , 941 D), 
Grégoire de Nysse a parlé d'un garçon possédé du démon, criant 
et s'évanouissant. Dans la Vie de saint Aberkios (p. 33, 2; 35, 2 ; 
72, 13; 115, 7, 16), on fait le récit d'un démon qui entra dans 
une jeune fille et y causa des convulsions. Il s'agit ici , sans aucun 
doute, des accès épileptiques et hystériques. 

Les convulsions provenant de ce que le démon pénètre dans 
le corps, Psellos les explique, nous l'avons vu, d'une manière 
physiologique. Cette explication se rattache étroitement à son ex­
posé antérieur au sujet du souffle dans le corps et de la dou­
leur causée par le souffle comprimé (voir p. 24). Elle vient 
donc probablement de la même source, c'est-à-dire de Porphyre. 

1 Voir J. Mâchai, Bajeslovl slovanské, Prague, 1907, p. 106 et suiv. 
- Cf. Chantepie de la Saussaye, ouv. cité, I, p. 489. 
3 Ibid., I, p. 575. 
* Ibid., II, p. 232. 
5 Ibid., I, p. 273. 



38 

Dans la Philosophie des oracles (Eusèbe, Praep. evang., IV, 23, 3 
et suiv.), celui-ci disait en effet que les démons entraient dans le 
corps avec la nourriture et qu'ils y excitaient le souffle de désir 
(TOV TtPBVfiaToç tf\s oçéÇtcog oçfir}'). Que les démons pénètrent dans 
le corps humain avec la nourriture, on le lit aussi chez Pseudo-
Clément (Homélie IX, 9 ; X I , 15), mais son exposé des démons a, 
comme l 'a montré Bousset (1. c , p. 152 et suiv.), la môme source 
que l'exposé analogue de Porphyre, qui fait partie de son traité 
sur l'Abstinence (II, 36 et suiv.). 

Ce que Psellos dit du séjour des démons inférieurs, est éga­
lement combiné des idées judéo-chrétiennes et des idées grecques. 
Suivant les Evangiles (Matthieu, 4, 1; 12, 43; Luc. 8, 29; 11, 24), 
les démons habitent les lieux déserts et secs. Porphyre (chez Eu-
nape, Vitae philos., p. 457 Boissonade) parlait d'un démon qu'il 
avait chassé d'un bain. Dans le Papyrus magique de Londres 
(n° 121, 1. 477), on mentionne une figure de démon qu'il faut 
jeter dans le bain. Grégoire de Nysse (XLVI , 952 A) fait aussi le 
récit d'un démon qui s'établit dans un bain ' . 

L a théorie de Psellos, à savoir que les démons souterrains 
parlent par l'intermédiaire de l'homme dans lequel ils sont entrés, 
et que les démons haïssant la lumière causent le mutisme, cette 
théorie est basée également sur les idées des Evangiles et les idées 
néo-platoniciennes. Dans les Evangiles, les démons parlent par l'inter­
médiaire de l'homme (Matthieu, 8, 29; Marc, 1, 24; Luc, 4, 34), 
ou bien ils le privent de la parole (Matthieu, 9, 32; 12, 22). On qualifie 
les démons de «muets et sourds» chez Marc (9, 25) et d'après 
lui chez Origène (XIII, 1105 A) et dans une prière grecque du 
moyen âge (publiée par Fr. Pradel, Griechische und siiditalienische 
Gebetc, Beschwôrungen und Rezepte des Mittelalters, Giessen, 1907, 
p. 9, 11). Les autres idées sont néo-platoniciennes. Les démons 
souterrains et les démons haïssant la lumière font partie de la 
classification des dénions faite par Psellos et venant des néo-plato­
niciens. En disant que le démon souterrain se sert du souffle de 
l'homme où i l est entré, Psellos se rattache à ses idées antérieures 
sur le souffle, idées puisées dans Porphyre. Celui-ci soutenait 

1 Hopfner, ouv. citû, I. p. 45, cite ces analogies avec le passage de Psellos. 



39 

(Eusèbe, Praep. evnng., V, 8, 12) que le souffle s'écoulait de la 
puissance céleste, entrait dans les corps animés et parlait par leurs 
bouches. Psellos oppose l'observation intellectuelle à l'imagination 
irraisonnable, tout comme Porphyre (De abstin., I, 30, 31) opposait 
l'intellect à l'imagination et à la perception irraisonnables. Que les 
démons matériels n'ont pas une observation intellectuelle, Psellos 
le dit aussi dans son Interprétation des Oracles chaldéens (1140 C). 
en connexion étroite avec la distinction néo-platonicienne du divisé 
et du non divisé, de ce qui a des formes et de ce qui n'en a 
pas (voir p. 34). 

De Porphyre pourrait venir la polémique contre les médecins 
qui expliquent toute chose par la matière et qui se fient à la seule 
perception. Porphyre estimait peu la perception des sens (voir 
ci-dessus). Une polémique analogue contre les médecins se trouve 
chez Pseudo-Clément (Homélie IX, 12) qui, en parlant des démons, 
puisait dans la même source que Porphyre (voir p. 38) et chez 
Origène (XIII, 1105 B et suiv.). Le premier des médecins qui ait 
nié que les démons causassent des maladies, était Hippocrate (De 
morbo sacro, l et suiv). I l réprouvait (1. c.) les purifications 
(xa-9-aç/nol) et les incantations (èrtaoïôai), deux moyens que Psellos, 
ou plutôt sa source, considère comme convenables. Il est donc 
possible que la polémique ait visé surtout Hippocrate. Porphyre 
connaissait, en effet, les ouvrages de ce dernier (cf. Ad Gaurum, 
II, 2; X , 3). 

Quant aux démons jetant des pierres, ils sont mentionnés 
même ailleurs. D'après l'Alexiade d'Anne Comnène ( C X X X I , 1171 B 
Migne), dès que Basile, chef de la secte des Bogomiles, eut décelé 
à l'empereur la doctrine de la secte, les démons de Satanaël se 
mirent à jeter des pierres sur sa cellule. 

Il nous faut encore traiter des démons punissants. Dans les 
Opinions, Psellos, en classifiant les démons, identifie les démons 
punissants avec les démons matériels (voir p. 10). I l dit (1, 876 B C) 
que s'ils attaquent nos âmes, ce n'est pas par inimitié, mais afin 
de les punir de leurs fautes: ils les attirent vers la matière, pour 
que leurs laideurs se manifestent par l 'étroit rapport qui existe 
entre les démons et la matière. Dans l 'Interprétation des Oracles 
chaldéens (1141 A) , i l dit que les anges entraînent les âmes avec 



40 

eux clans les hauteurs, tandis que les châtiments (jtoivai) qui les 
frappent à cause de leur nature et qui leur portent envie, les 
clouent dans les souffrances matérielles et les torturent, et non 
seulement les âmes passionnées, mais encore les âmes plus pures. 
Car quiconque est entré dans la matière, a besoin de la purification. 

Suivant les traces de Xénocrate (chez Plutarque, De def. orac, 
13, 417 B), tous les néo-platoniciens, Plotin (IV, 8, 5), Porphyre 
(Stobée, I, p. 425), Jamblique (De myst., II, 7), Proklos (In Reinp., 
II, p. 168, 13; 180, 8; In Tim., 35 B C, etc.), Olympiodore (In 
Phaedon., p. 191, 21), ont traité des démons punissants matériels. 
Déterminer exactement la source de Psellos n'est pas facile, car 
i l ne dit rien qu'on puisse attribuer avec certitude â un de ces 
philosophes. 

VI 

Ayant examiné l'influence des démons sur l'homme, i l nous 
reste à nous demander comment les hommes traitent les dénions. 

Un démon aérien, dit Psellos, ne peut Être chassé que par 
un homme pieux qui invoque le nom du Christ (Timoth., 21, 868 B). 
De même un démon haïssant la lumière ne peut être chassé qu'avec 
l'aide de Dieu, invoquée par la prière et le jeûne (ibid., 13, 852 A). 

L a prière, le jeûne, le nom et le signe du Christ, sont les 
armes habituelles contre les démons dans le Nouveau Testament 1 

et chez les écrivains ecclésiastiques' . Le jeûne s'oppose à ce que 
le démon entre avec la nourriture dans le corps ; par la prière on 
invoque un protecteur plus fort contre le démon; le nom et le 
signe d'un dieu plus puissant chassent le démon plus faible. 

Psellos connaît encore d'autres manières de chasser les mau­
vais démons: on les menace de les faire précipiter dans l'abîme, 
sous la terre (Timoth., 21, 868 B C), on les menace — comme le 

1 Matthieu, 7, 21: le nom du Christ; 17,21: la prière et le jeûne; Actes 
des Apôtres, 16, 18: le nom du Christ. 

1 Pseudo-Clément, Homélie IX, 10: le jeûne; Origène, XI, 665 A: le nom 
du Christ; XIII, 1112A: la prière et le jeûne; Grégoire de Naziaaze, XXXV, 
580 A: la croix; XXXVII, 1399 et soiv. : la croix et le nom; Grégoire de Nysse, 
XLVI, 916A, 952B: le nom du Christ; Actes de sainte Marina, p. 15, 12; 2G. 
10; 27, 9; 29, 3: la croix; Vie d'Aberkios, p. 32, 106, 12: le jeûne. 


