
Svoboda, Karel

[Comment on chasse un démon ...]

In: Svoboda, Karel. La Démonologie de Michel Psellos.  Brno:
Filosofická fakulta s podporou Ministerstva školství a
národní osvěty, 1927, pp. 40-53

Stable URL (handle): 
https://hdl.handle.net/11222.digilib/126513
Access Date: 29. 11. 2024
Version: 20220831

Terms of use: Digital Library of the Faculty of Arts, Masaryk
University provides access to digitized documents strictly for
personal use, unless otherwise specified.

Digital Library of the Faculty of Arts,
Masaryk University

digilib.phil.muni.cz

https://hdl.handle.net/11222.digilib/126513


40 

eux clans les hauteurs, tandis que les c h â t i m e n t s (jtoivai) qu i les 

frappent à cause de leur nature et qu i leur portent envie, les 

clouent dans les souffrances ma té r i e l l e s et les torturent, et non 

seulement les â m e s p a s s i o n n é e s , mais encore les â m e s plus pures. 

Car quiconque est e n t r é dans l a m a t i è r e , a besoin de l a purification. 

Su ivan t les traces de X é n o c r a t e (chez Plutarque, De def. o r a c , 

13, 417 B ) , tous les n é o - p l a t o n i c i e n s , P l o t i n (IV, 8, 5), Porphyre 

( S t o b é e , I, p. 425), Jambl ique (De myst . , II, 7), Proklos (In Reinp. , 

II, p . 168, 1 3 ; 180, 8 ; In T i m . , 35 B C, etc.), Olympiodore (In 

Phaedon. , p . 191, 21), ont t r a i t é des d é m o n s punissants ma té r i e l s . 

D é t e r m i n e r exactement la source de Pse l los n'est pas facile, car 

i l ne dit r ien qu'on puisse attribuer avec cert i tude à un de ces 

philosophes. 

VI 

Ayan t e x a m i n é l 'influence des d é m o n s sur l 'homme, i l nous 

reste à nous demander comment les hommes traitent les dén ions . 

U n d é m o n aé r i en , dit Psel los , ne peut Être chassé que par 

u n homme pieux qui invoque le nom du Chr is t (Timoth. , 21, 868 B ) . 

De m ê m e un d é m o n h a ï s s a n t l a l u m i è r e ne peut ê t r e chassé qu'avec 

l 'aide de Dieu , i n v o q u é e par l a p r i è r e et le j e û n e (ibid. , 13, 852 A ) . 

L a p r i è r e , le j e û n e , le nom et le signe du Chris t , sont les 

armes habituelles contre les d é m o n s dans le Nouveau T e s t a m e n t 1 

et chez les éc r iva in s e c c l é s i a s t i q u e s ' . L e j e û n e s'oppose à ce que 

le d é m o n entre avec la nourri ture dans le corps ; par l a p r i è r e on 

invoque un protecteur plus fort contre le d é m o n ; le nom et le 

signe d 'un dieu p lus puissant chassent le d é m o n p lus faible. 

Pse l los c o n n a î t encore d'autres m a n i è r e s de chasser les mau­

vais d é m o n s : on les menace de les faire p r é c i p i t e r dans l ' ab îme, 

sous l a terre (T imoth . , 21, 868 B C) , on les menace — comme le 

1 Matthieu, 7, 21: le nom du Christ; 17,21: la prière et le jeûne; Actes 
des Apôtres, 16, 18: le nom du Christ. 

1 Pseudo-Clément, Homélie IX, 10: le jeûne; Origène, XI, 665 A: le nom 
du Christ; XIII, 1112A: la prière et le jeûne; Grégoire de Naziaaze, XXXV, 
580 A: la croix; XXXVII, 1399 et soiv. : la croix et le nom; Grégoire de Nysse, 
XLVI, 916A, 952B: le nom du Christ; Actes de sainte Marina, p. 15, 12; 2G. 
10; 27, 9; 29, 3: la croix; Vie d'Aberkios, p. 'M, 106, 12: le jeûne. 



41 

font les sorciers assyriens — d'agiter l a mer, de déce le r les my­

stères d'Isis et de montrer le corps de Dionysos dépecé (Sathas, 

V, p . 401). 

L a p r e m i è r e menace vient probablement de l 'Evangi le de L u c 

(8, 31) où les d é m o n s supplient qu 'on ne les envoie pas dans 

l ' a b î m e ; pourtant une semblable menace — le d é m o n sera j e t é 

dans un a b î m e noi r — se trouve aussi dans le Papyrus magique 

parisien (1. 1247). L a seconde menace, c ' e s t -à -d i re l a mer sera 

agi tée et on décè le ra les m y s t è r e s d'Isis et d 'Osir is (Dionysos é t a i t 

identifié avec lu i ) , Psel los l a connaissait p e u t - ê t r e d ' a p r è s l 'ouvrage 

de Jambl ique sur les M y s t è r e s . On y raconte (VI , 5—7) qu 'on 

menace les d é m o n s irraisonnables de d é m o l i r le c ie l , de déce ler 

les m y s t è r e s d'Isis, de l iv re r les membres d 'Osir is à T y p h o n , etc . ; 

ce sont là choses impossibles, mais les d é m o n s irraisonnables seront 

effrayés par des mots é p o u v a n t a b l e s . Les m ê m e s menaces é t a i e n t 

men t ionnées déjà par Porphyre (chez J a m b l i q u e , De myst., V I , 5 ; 

Eusèbe , Praep . evang., V , 10, 3 et su iv . ) ; i l d isa i t q u ' i l é t a i t 

insensé de menacer les dieux au l ieu de menacer les d é m o n s ou 

les â m e s des morts ( E u s è b e , 1. c ) . 

I l va sans dire que le d é m o n peut ê t r e c h a s s é par l ' épée 

ou par le poignard, car i l sent l a douleur (T imoth . , 23, 873 A ) . 

Nous avons fait remarquer (p. 30) que c ' é t a i t là une opin ion 

ancienne, g é n é r a l e m e n t r é p a n d u e . Ulysse chasse les m â n e s avec 

son épée (Odyssée , X I , 48). Les Prussiens et les Slaves anciens 

chassaient les diables avec l ' épée D u reste, l ' épée , comme d'autres 

armes, possède une force magique. O n en parle dans les papyrus 

magiques (Pap. paris., 1. 1716, 1813 ; Pap . de Leyde , n ° J 3 8 4 ; 

1, '2). Sur un vase grec (Daremberg-Saglio, Dict ionnaire des anti­

q u i t é s , III, fig. 4785), les so rc iè res font descendre l a lune au moyen 

de l ' épée . Encore dans l a « S u m m a de officio i nqu i s i t i on i s» (vers 

l 'an 1 2 7 0 ) i , on parle du charme de l ' épée . 

Psol los , ou mieux T i m o t h é e , d é c r i t (Tiraoth. , 16, 857 B — 8 6 0 A ) 

comment on a chassé un d é m o n malfaisant , acte dont i l avai t 

été l u i - m ê m e t é m o i n . Une femme souffrait toujours beaucoup pen­

dant l 'accouchement. Une fois en accouchant elle é p r o u v a i t de 

1 Cf. Chantepie de la Saussaye, ouv. cité, II, p. 537. 
- Publiée par Hansen, ouv. cité, p. 42 et suiv. 



42 

violentes douleurs, elle d é c h i r a i t ses v ê t e m e n t s et parlai t une 

langue inconnue. Les femmes a m e n è r e n t un v ie i l l a rd é t r ange r , un 

A r m é n i e n , qu i t i r a son épée et interpella furieusement l a femme 

dans sa langue à l u i . Quoique ne sachant pas l ' a r m é n i e n , celle-ci 

se m i t à contredire, mais l 'homme cr ia et m e n a ç a de frapper. 

Subi tement l a femme se mi t à t rembler , se fit tout humble et 

finit par s 'endormir. A son révei l , elle raconta qu'elle avai t v u un 

d é m o n sous les traits d'une femme aux cheveux flottants. 

L e r éc i t de Psel los est fort i n t é r e s s a n t . I l nous r ep ré sen t e un 

violent accès d ' hys t é r i e , a c c o m p a g n é de convulsions "et d 'hal luci ­

nations, va incu par une forte é m o t i o n de peur et aboutissant à un 

sommei l profond. L a croyance au d é m o n fémin in q u i attaque les 

femmes en couches, qu i fait p é r i r ou qu i d é r o b e les enfants, est 

r é p a n d u e . Les Jui fs le nommaient L i l i t h 1 , les Grecs anciens L a m i a 

ou G e l l o " . Ge l l o , G i l l o ou G y l l u é t a i t le nom grec de ce d é m o n 

au moyen â g e : i et i l l 'est encore aujourd 'hui (TSIIOVÔES, rillovÔEg)*. 
D ' a p r è s l a croyance au moyen âge , Ge l lo avait encore beaucoup 

d'autres noms, surtout A b y z u (JdfivÇov)5. 

Su ivan t Pse l los (Timoth . , 21 , 869 A ) , les d é m o n s ma té r i e l s 

sont d o m p t é s par le sorcier au moyen de l a salive, des ongles, 

des cheveux, ou bien i ls sont e n c h a î n é s à l 'aide du p lomb, de l a 

cire ( c ' e s t - à - d i r e à l 'a ide des images de p lomb et de cire) ou du 

fil, pour qu ' i l s deviennent nos serviteurs. 

Ce sont l à des moyens magiques connus partout et à toutes 

les é p o q u e s . Dans l a salive, dans les ongles, dans les cheveux 

s iège l a force vi ta le de l ' homme: celui q u i p o s s è d e ces choses, 

p o s s è d e à l a fois le pouvoi r sur l 'homme auquel elles apparte­

naient. Les images et le fil servent au charme « a n a l o g i q u e » ; ce 

qu 'on fait sur l ' image, arrive à l 'objet ou à l a personne que cette 

image r e p r é s e n t e : en e n c h a î n a n t l ' image, on e n c h a î n e la personne 

m ê m e . Cependant Psel los ne parle pas de l 'influence magique sur 

l ' homme, mais de l ' influence sur le d é m o n . L a base en est la 

1 Cf. W. Baudissin, Realencyklopâdie (Herzog-Haug), VI, p. 5 et suiv. 
2 Cf. Maas, Real-encyclopâdie class. Altertumswiss. (Pauly-Wissowa), VIE, 

p. 1005. — •' Ibid. — 4 Cf. Lawson, ouv. cité, p. 17(> et suiv. 
5 Maas, 1. c. ; P. Perdrizet, Negotium perambulans in tenebris, Strasbourg. 

1922, p. 15 et suiv. 



43 

croyance assez courante dans l ' a n t i q u i t é , croyance suivant laquelle on 

peut dompter l ' âme d 'un homme mor t (les Grecs l a d é s i g n a i e n t 

par d é m o n mort , vexvdalfuov), surtout d 'un homme qu i n'est pas 

e n t e r r é , qui a é t é a s sass iné , ou q u i est d é c é d é d'une mor t p r é ­

m a t u r é e , si l 'on p o s s è d e une partie de son corps (chez les Grecs 

« s u b s t a n c e » , ovaia) ; c'est pourquoi les sorciers de l ' a n t i q u i t é et 

des temps modernes tuaient les enfants et recuei l la ient les membres 

des m o r t s l . Cette opinion é t a i t p a r t a g é e , ce q u i est impor tan t pour 

Psellos, par Porphyre l u i aussi ; dans l 'ouvrage sur l 'Abst inence (II, 47), 

i l di t que les â m e s mauvaises et irraisonnables des hommes t u é s par 

violence et les â m e s des hommes non e n t e r r é s , restent a u p r è s du corps 

et que les sorciers les emploient à leur service propre, en gardant le 

corps ou ses parties. Dans le Papyrus magique paris ien (1. 2088 et 

suiv . ) - , on donne des ordres aux d é m o n s , en s'en rapportant à l a 

partie du corps (ovola) qu 'on a en sa possession. O n ordonne i c i 

au démon souterrain d 'al ler pendant l a nui t chez une certaine per­

sonne et de l 'amener, et de m ê m e on donne des ordres au chien 

Cerbère (1. 1872 et su iv . ) ; i c i l a partie du corps (l 'os de l a t ê t e 

de l 'homme mor t par violence) n'est pas du d é m o n , mais d'une 

autre personne. Dans ce charme-ci , on emploie aussi une image 

de chien. Dans le Papyrus magique de Leyde (n" J 384), on se 

sert d'une statuette d 'Eros faite en cire (11, 7), bien s û r pour que 

le magicien ait Eros en son pouvoi r . Dans le Papyrus de L o n d r e s 

(n" 121), on emploie du p lomb (1. 405, 4 4 0 ) ; dans le Papyrus 

parisien, on parle de l ' e n c h a î n e m e n t d 'un d é m o n (1. 1246). L ' i d é e 

qu'on peut dompter un d é m o n pour q u ' i l nous serve, p a r a î t aussi 

au moyen â g e ; par exemple, dans l a V i e de saint K o n o n d'Isaurie, 

les d é m o n s travail lent dans les champs et les gardent 3 . De m ê m e 

les figures magiques de p lomb et de cire é t a i e n t e m p l o y é e s au 

moyen â g e 4 . Mais les analogies entre l ' e x p o s é de Pse l los et les 

idées anciennes é t a n t aussi grandes, on ne peut douter que Psel los 

n'ait p u i s é à une source ancienne. 

1 Cf. Hopfner, ouv. cité, I, p. 1G5 et suiv. 
- Cité par Hopfner, 1. c. 
:l N. Durnovo, Materialy i izslëdovanija po starinoj literaturè, Charkov, 

1915, p. 23. 
* Hansen, ouv. cité, p. 42, 48, 49, 53. 



44 

E n deux endroits des Opinions, Psellos d é c r i t le sacrifice aux 

d é m o n s . Une fois (2, 877 A — C ) , i l raconte que les Grecs sacr i­

fiaient, aux d é m o n s é t h é r é s , des animaux blancs ou fauves en 

ra ison de leur couleur é t h é r é e et de leur p u r e t é , et qu ' i l s les 

tuaient en tournant leurs t ê t e s en haut ; i c i i l s'en réfère à H o m è r e 

(Iliade, I, 549). A u x d é m o n s aé r i ens i ls sacrifiaient des animaux 

mul t icolores en ne levant point leurs t ê t e s 1 . A u x d é m o n s souter­

rains é t a i e n t sacrif iés des an imaux sombres (âvTixçoa) et leurs 

t ê t e s é t a i e n t t o u r n é e s vers le sol . Ensui te l ' an imal é ta i t é v e n t r é ; 

son c œ u r é t a i t t r a n c h é et l a membrane qu i le recouvrait, é t a i t 

sacrifiée aux dieux paternels (•3-soi rtatçâioi), le ventricule droit au 

sole i l levant, le ventr icule gauche au soleil couchant et l'orifice 

(ftà-9-vvoç) au solei l en zén i t h . L a partie s u p é r i e u r e ( « t ê t e » ) de la 

membrane du foie é t a i t sacrifiée aux d é m o n s planant au-dessus 

de l 'univers , les lobes aux c inq p l a n è t e s , le reste à H a d è s et 

à P e r s é p h o n e . On faisait un b û c h e r de c h ê n e aux dieux sobres 

(yr\(pakios) et on l ' a l lumai t avec du c h ê n e ; aux Bacchantes et 

à Dionysos on a l lumai t le b û c h e r avec de la vigne. E n outre on 

offrait aux dieux de l 'encens (Xifiavwtàç), de la myrrhe {afivçva), 

du safran (xçàxog) et de l a rés ine (çTjtlvT}'). 

Une part ie de ce que Psel los raconte à propos des sacrifices 

grecs, nous est connue par ail leurs. Dans sa Philosophie des oracles 

( E u s è b e , Praep. evang., IV , 9), Porphyre affirmait que, suivant l a 

p r o p h é t i e d ' A p o l l o n , on sacrifiait aux dieux céles tes , é t h é r é s et 

a é r i e n s des an imaux blancs et aux dieux terrestres et souterrains 

des an imaux sombres. Jambl ique (De myst. , VIII , 8) et Proklos 

(Instit. theol. , 166, p . 244) ci taient l a dis t inct ion dos dieux dans 

l 'univers (rtsçLxàa/j-ioi, syxôa^iioi) et au-dessus de l 'univers (yjteçxoa-

fiiot). P rok los (De sacrificio et magia , p u b l i é par G- K r o l l , Analecta 

graeca, Gre i f swald , 1901, p . 11) disai t q u ' à chaque dieu on sacri­

fiait une b ê t e correspondante. Les scolies mentionnent la position 

différente de l a t ê t e de l ' an imal sacrifié (sur l ' I l iade, I, 45!.), sur 

Apo l lon ios de Rhode, I, 58), l a l iba t ion sobre (sans vin) de certains 

dieux et le bois sobre avec lequel on a l lumai t Je b û c h e r (sur Sophocle , 

1 C'est le sens que doit avoir la phrase qui est conservée peut-être 
inexactement: ~olç oi ys |xsoo:ç itXija'.âi/jvTeç (A, superscr. :iXa; B: 7tXtrpài/jVTsç) 



45 

Oed. C o l . , 100, d ' a p r è s P o l é m o n ) . P lu ta rque (De Is. et Osir . , 52 , 

372 D) parle du sacrifice que les Egyptiens offraient au solei l 

levant, au soleil en z é n i t h et au solei l couchant. L 'encens é t a i t 

une offrande usuelle des G r e c s 1 . Dans les Hymnes orphiques (4—Ci, 

12, 17, 21, etc.) et dans les papyrus magiques (Pap. paris. , 1. 781, 

1833, 2401, etc.), on parle de l'offrande de l'encens, de l a myrrhe, 

du safran. L e p o è m e orphique sur les Pierres (v. 282) mentionne 

la vertu magique de la r é s ine de sapin. P lu ta rque (1. c.) c o n n a î t 

l'offrande é g y p t i e n n e de la r é s ine . P o u r les autres idées de Psel los , 

i l semble qu'on ne trouve pas d'analogies. 

A u second passage des Opinions (7, 881 B C ) , Psel los d é c r i t 

u n sacrifice cha ldéen , n o m m é « p a c t e » {avv-d-rjxrf). O n enfouissait 

dans la terre des parfums (âçâfiava), des pierres (?.i&oi), des plantes 

(Poràmi), surtout le safran, le myrte (fivçoipif), le laur ier (ôâ<pvT)), 

épurés d'une façon mystique {(ivorvxibs TtEQixad-aïQOfiEva). L ' end ro i t 

é ta i t circonscrit par une l imi t e . C e l u i qu i sacrifiait, disait pourquo i 

i l le faisait. L e lendemain, i l ar r ivai t à cet endroit et a p r è s avoir 

dé te r ré les objets sacrifiés, i l les prenait dans l a ma in gauche et 

é v o q u a i t les Puissances: le chef d u sacrifice (d-vaiaç xa^-rjyEfiâv), 

les souverains des m a t i è r e s (tiov vkœp XVQLOL), le m a î t r e du j o u r 

(ô rfjg rifièças Jtçoatàtr\ç), le m a î t r e du temps (ô %QOVoàç%riç) et 

le démon gouverneur de l ' i n i t i a t ion (ô Tei.Etâçx>]S2 ôaifiwv). 

De cette descr ipt ion du pacte c h a l d é e n quelque chose nous 

est connu par ailleurs. L 'offrande des parfums est m e n t i o n n é e dans 

les Hymnes orphiques (7, 9, 10, 14, etc.) et dans les papyrus (Pap. 

de Leyde, n" J 3 8 4 ; 7, 2). Ic i on parle é g a l e m e n t de l'offrande du 

myrte (Pap. paris., 1. 2581). L e l a u r i e r 3 et certaines p i e r r e s 4 

p o s s é d a i e n t , d ' a p r è s l a superst i t ion ancienne, les vertus magiques. 

Pa r é p u r a t i o n mystique on dés igne sans doute un p r o c é d é sem-

1 Cf. Pfister, Realencyclopâdie (Pauly-Wissowa), 2. Reine, I, p. 267 et suiv. 
- C'est ainsi qu'il faut corriger, à notre avis, la leçon des manuscrits 

T E T p d p ^ K j î ; le démon t e X s T â p / T j ç est mentionné par Psellos dans son Esquisse 
de la doctrine chaldéenne (ùiroTÛitcuo:; xeœaXauùST]; TÛ>V i t a p à XaXoaioiç à p y a u u v 

oG-fp-ât iuv , publiée par Kroll, De oraculis chaldaicis, p. 73 et suiv.; § 12;, dans 
son Accusation de Kérullarios (16) et dans son Epitaphe de Xiphilin (Sathas, 
IV, p. 459). 

3 Cf. Riess, lleal-encyclopâdie (Pauly-Wissova), I, p. GO. 
* Hopfner, ouv. cité, I, p. 141 et suiv. 



46 

blable à celui qui est déc r i t dans le Papyrus parisien (1. 2967 et 

su iv . ) : chez les Egypt iens , celui qu i cueille des herbes, purifie son 

corps par le na t r ium, enfume l a plante trois fois au moyen de l a 

rés ine de sapin, ensuite à l 'aide d u mé lange « k y p h i » , verse du 

la i t et prononce des incantations. Ce m ê m e papyrus (1. 651) et 

d ' au t res 1 parlent du m a î t r e d u j o u r et du ma î t r e de l 'heure o ù 

le charme a l ieu . Les gouverneurs de l ' in i t ia t ion ( r e À s r a p z a t ) , 

c ' é t a i t le n o m d'une ca t égo r i e des puissances supér i eu res dans les 

Oracles c h a l d é e n s a . 

Dans les Opinions (6, 880 C D , 881 A ) , Psel los décr i t l ' évo­

cat ion (xî.7]ôd)v) des d é m o n s . E l l e a l ieu le soir, les démons 

m a t é r i e l s , d ' a p r è s l 'opinion grecque, ne supportant pas l a lumière 

du sole i l . C'est pourquo i i ls nous attaquent pendant l a nuit , et c'est 

pendant l a nui t qu 'on peut les é v o q u e r . Cela se fait à l 'aide des 

incantat ions (Ertcadrj) que les sorciers modernes, d i t Pse l los , g r â c e 

à D i e u ne connaissent pas. Ils tracent un cercle de feu et sautent 

dehors. Les Grecs disaient qu 'au moment où l 'air supér ieur devient 

épa i s , le d é m o n s 'approchait. I l est en fe rmé par le cercle do feu, 

tant que le sorcier le veut. 

Pse l los d é c r i t l ' évoca t ion des d é m o n s , tout comme si elle 

é t a i t l a m ê m e et chez les Grecs et de son temps. E n effet, i l en 

é t a i t à peu p r è s a insi . L a nui t é t a n t m y s t é r i e u s e , é ta i t cons idé r ée 

toujours comme le temps des esprits et des charmes. Comme les 

d é m o n s m a t é r i e l s ne supportent pas le solei l , ces d é m o n s , ou mieux 

certains d'entre eux, sont qual if iés dans l a classification de Psellos 

et dé j à dans les Oracles c h a l d é e n s : « h a ï s s a n t l a l u m i è r e » (voir 

p . 9). Les incantations comportant des noms é t r a n g e s de dieux, 

se t rouvent dans tous les papyrus magiques et aussi dans la magie 

p o s t é r i e u r e . L a base en est l a croyance en l a puissance du nom, 

de l a m é l o d i e et du rythme. L e cercle t r a c é par le feu, par l 'épée 

ou par l a craie, est é g a l e m e n t un p r o c é d é magique connu. On en 

parle dé jà dans un papyrus magique (Pap. de Londres, n u 121, 

1. 925). M a i s là , comme plus tard , c'est le sorcier qui est e n f e r m é 

dans ce cercle pour se p r o t é g e r contre le d é m o n 3 , tandis que chez 

1 Hopfner, ouv. cité, I, p. 232. 
2 Cf. Kroll, De oraculis chaldaicis, p. 42 et auiv. 
1 Cf. A. Lehmann, Aberglaube nnd Zauberei, Stuttgart, 1898, p. 189, 206. 



47 

Psellos c'est le d é m o n qu i s'y t rouve. I l n'est pas certain s ' i l 

s'agit i c i d'une autre t r ad i t ion , ou si Pse l los n 'a pas bien compris 

le p r o c é d é . 

Dans le T i m o t h é e (15, 833 B — 857 A ) , Pse l los d é c r i t l ' i n i ­

t ia t ion au culte des d é m o n s . L e Thrace rapporte ce qu 'a r a c o n t é 

un des sectaires Euchi tes (ou Enthousiastes; cette secte a renou­

velé la doctrine m a n i c h é e n n e des Messaliens syriens, et elle é t a i t 

appa ren tée a u x Bogomiles bulgares), contre lesquels i l fut e n v o y é . 

Le sectaire a p r é v u tout ce qu 'on ferait avec l u i . Soumis à l a 

question, i l a a v o u é avoir é té in i t i é par un L i b y e n q u i l ' ava i t 

conduit l a nui t sur une montagne, l u i avait fait manger certaines 

plantes, l u i avait c raché dans l a bouche et enduit les yeux d 'un 

onguent. Soudain le sectaire avai t a p e r ç u un grand nombre de 

d é m o n s ; l 'un d'eux é t a i t accouru sous l a forme d 'un corbeau et 

é t a i t entre? dans son corps par l a bouche. A par t i r de ce jour , le 

sectaire avait eu le pouvo i r de p r o p h é t i s e r toujours, e x c e p t é les 

jours de l a mor t et de l a r é s u r r e c t i o n de J é s u s - C h r i s t . 

Los coll ines é t a i e n t r e g a r d é e s par les S é m i t e s 1 , les Grecs et 

les I tal iotes ' J comme un l ieu s a c r é ; elles é t a i e n t é g a l e m e n t le l i eu 

du sabbat (les s o r c i è r e s 3 . Les plantes magiques sont connues de 

tout temps. P a r l ' i n t e r m é d i a i r e de l a salive, l a force v i ta le , d é ­

moniaque, passe sur les in i t i és . Eu thyme Z i g a b è n e disai t que les 

Euchites crachaient ,sur ceux qu ' i l s in i t ia ient , ce que nous faisons 

contre les d é m o n s ( C X X X I , 45 D ) . E n ce cas, on se p r o t è g e par 

sa force vitale contre une force é t r a n g è r e , notamment contre le 

« m a u v a i s œil». L 'onguent i n v e n t é par les Egypt iens et provoquant 

des visions (avtoipiai xcù liiomuai) est m e n t i o n n é dans les lettres 

de Pse l los (Sathas, V, p . 474). L 'onguent tenait une place impor ­

tante dans l a pratique des s o r c i è r e s 4 . L e corbeau avai t é t é d é j à 

dans l ' a n t i q u i t é r e g a r d é comme un oiseau p r o p h é t i q u e (Porphyre , 

De abstin., II, 48) et d é m o n i a q u e : on racontai t (P l ine , Na t . hist. , 

VII, 174) que l ' âme du magicien A r i s t é a s avait q u i t t é son corps 

sous la forme d 'un corbeau. 

1 Cf. Chantepie de la Saussaye, ouv. cité, I, p. 616 et suiv. 
2 Cf. R. Beer, Heilige Hôhen der alten Griechen und Rômer, Wien, 1901. 
:1 Lehmann, ouv. cité, p. 92 et B U Ï V . 

1 Yoir Hansen, ouv. cité, p. 90, 109, 118, etc. 



48 

Dans le T i m o t h é e (4 ; ft ; 829 A — 833 A ) est d é c r i t aussi 

le culte des d é m o n s chez les Euchi tes . Selon Psel los , les Euchi tes 

mangent des e x c r é m e n t s pour gagner la faveur des d é m o n s en 

ravalant l a d i g n i t é de l 'homme. L e j o u r de la passion du Christ , 

i ls c é l è b r e n t des orgies sexuelles m ê m e avec les proches parents. 

Ils tuent les enfants qu i en naissent, mangent leur sang et leur 

corps b r û l é , pour ext irper de l ' â m e les symboles divins que redou­

tent les d é m o n s . 

No t re in tent ion n'est pas de d é t e r m i n e r l a part de vé r i t é 

dans l a descript ion de Psel los . Nous nous bornons à constater que 

le sacrifice des enfants et les orgies sexuelles é t a i e n t r ep rochés aux 

premiers c h r é t i e n s par les é c r i v a i n s pa ï ens et aux sectaires chré­

tiens par d'autres c h r é t i e n s , que les parodies des c é r é m o n i e s de 

l 'Eg l i se é t a i e n t r e p r o c h é e s plus tard aux Cathares, aux Templiers 

et aux part ic ipants du sabbat, et que, suivant? d'autres éc r iva ins 

que P s e l l o s 1 , les Euch i t e s voulaient se p ro tége r contre les d é m o n s 

par l a p r i è r e et le j e û n e . L a peur des d é m o n s pouvait cependant 

avoir pour c o n s é q u e n c e leur culte. 

L e but habi tue l en vue duque l on é v o q u e l'aide d'un d é m o n 

c'est l a d iv ina t ion . Nous connaissons dé jà les doutes de Psellos 

sur l a valeur des p r o p h é t i e s d é m o n i a q u e s (voir p. 34). Quant aux 

p r o c é d é s de d iv ina t ion , Psel los en cite quelques-uns. Dans u n t r a i t é 

par t icul ier (TIEQL â(ionïaToay.ojtias xcà olavooxoTtlaç), i l d é c r i t l a 

d iv ina t ion par l ' omopla te ; i l l a qualifie de barbare et d ' é t r a n g è r e . 

On choisi t un mouton , on pense à ce qu 'on veut savoir, ou bien 

on le prononce, on retire l 'omoplate de l ' an imal , on l a passe au 

feu et on en d é g a g e l a viande. D ' a p r è s les formes de ses différentes 

parties, on juge de l a vie, de l a mort, du temps ou de l a guerre. 

Dans ce m ê m e t r a i t é , Pse l los déc r i t l a divinat ion des oiseaux, 

et cela par leur v o l , par leur v o i x , par leur l ieu (xctâedQa) et par 

leur a c t i v i t é (èréçysia). I l d i t que le nombre pair des cris est 

favorable, le nombre impa i r dé favo rab le . L e cr i qu i vient en face, 

est d é f a v o r a b l e , au contraire le cr i de l a corneil le venant de gauche 

et le c r i d u corbeau venant de droite, sont propices. L ' a p p e l qu 'on 

entend de r r i è r e soi, dés igne la r éa l i sa t ion de la p r i è re , l ' appel de 

1 Kedrénos, CXXI. 560 C et suiv., Migne; Euthyme, CXXX, 1309 A; 
Nikétas Choniate, CXXXIX. 1329 D et suiv., Migne. 



49 

gauche évei l le des craintes. Psel los nomme aussi l 'auteur t rai tant 

de la d iv ina t ion par les oiseaux, A p o l l o n i o s de L a c é d é m o n e 1 . 

Dans les Opin ions (2, 877 B C ) , Psel los mentionne l a d i v i ­

nat ion grecque d ' a p r è s le cô t é où tombe l a v i c t i m e ; le c ô t é droi t 

est favorable, le c ô t é gauche dé favo rab le . P u i s i l parle de l a d i v i ­

nation suivant l a d u r é e de l 'agonie de l a vic t ime ; si elle expire vite, 

l a chose qu 'on veut savoir, s 'accompli t v i te . 

E n un autre endroit des Opinions (6, 881 A B ) , Pse l los traite 

de la d ivinat ion par l 'a ir (âsçofiavreia) et de l a d iv ina t ion «as sy r i enne» 

par l 'eau ((piaXofiarTela2, kexavo/iavteia). Ce l le -c i , i l l a décr i t en 

dé t a i l : on verse de l 'eau dans un vase, on fait certaines cé ré ­

monies et on chante, pour que le d é m o n terrestre vienne. Ce dernier 

tombe sur l'eau, i l fait sort ir un son ininte l l ig ib le , ensuite i l plane 

au-dessus de l 'eau en p r o n o n ç a n t des paroles p r o p h é t i q u e s peu claires. 

Les exposés de Pse l los sur les p r o c é d é s de d iv ina t ion sont 

combinés des idées anciennes et modernes. L a d iv ina t ion par 

l'omoplate ne se t rouve pas, semble-t-i l , chez les anciens, mais elle 

se t rouvai t à Byzance. Psel los reprochai t à K é r u l l a r i o s (Accusa t ion , 

65) d 'avoir f r équen té ceux qui devinaient à l ' a ide de l 'omopla te . 

Cette d iv ina t ion est e m p l o y é e encore aujourd 'hui chez les Slaves 

m é r i d i o n a u x : en Serbie et en Bosnie, on p r é s a g e de l a richesse, de 

l a récol te , de l a guerre, de l a mort , d ' a p r è s les c reux dans l 'omo­

plate du mouton ou du b o u c 3 . I l est possible que les Slaves aient 

transmis cette d ivinat ion aux Byzant ins , et que pour cela m ê m e , 

Psellos l 'ait qualifiée de barbare. L a d iv ina t ion par le cr i et le vo l 

des oiseaux é ta i t t r è s f r é q u e n t e dans l ' a n t i q u i t é . L e c ô t é droi t é t a i t 

r e g a r d é par les Grecs comme avan tageux 4 . L ' au t eu r A p o l l o n i o s de 

L a c é d é m o n e cité par Psel los comme sa source, ne nous est pas 

' Dans la même traité, Psellos parle du pronostic du temps, imitant 
entièrement les Phénomènes d'Aratos. 

'- Le manuscrit A a tfiaXo|juzvTeîa, le manuscrit B cpiXofiavtsia avec l'émen-
dation marginale tpuXXifiavcsîa; c'est ainsi que lisent Boissonade et Migne. Mais 
la première leçon est préférable, car la divination par les feuilles n'est pas 
mentionnée ailleurs et on parle de la lécanomantie à côté de la divination 
èv iptiX-j] chez Josèphe, Hypomnest., CVI, 161 B Migne. 

3 F. S. Krauss, Volksglaube und religiôser Brauch der Sûdslaven, Munster 
i. W., 1890, p. 166 et suiv. 

* Cf. P. Stengel, Die griechischen Kultasaltertûmer, Mùnchen, 1920, p. 58. 

4 



50 

autrement connu et son nom est p e u t - ê t r e i n v e n t é . Pour l a d i v i ­

nat ion suivant l a chute et l 'agonie de l 'animal sacrifié, on n 'a pas 

non plus d'analogies. De l a d iv ina t ion par l 'a i r parlent Porphyre 

(chez Jambl ique , De myst. , III, 14, Iv VTtai&çw àsçi «en plein a i r») 

et les scolies (sur l ' I l iade, I, 62) . L a divinat ion par l 'eau, rappelant 

l a d iv ina t ion moderne par le cr is ta l , é t a i t connue des Grecs — 

Porphyre (chez Jambl ique , 1. c.) en par la i t éga l emen t — et des 

autres peuples anc iens 1 . E l l e é t a i t aussi en vogue à Byzance : elle 

é t a i t e m p l o y é e par le patriarche Jean p r o p h é t i s a n t à l 'empereur 

T h é o p h i l e ( K e d r é n o s , C X X I , 1012 B , 1029 C) , et par l 'empereur 

Andronique O û m n è n e ; ce dernier l 'avait choisi , parce q u ' i l voyait 

que les autres genres de d iv ina t ion , l a d iv inat ion par les intestins, 

par les oiseaux, par les r êves , é t a i e n t a b a n d o n n é s ( N i k é t a s Choniate, 

C X X X I X , 697 C et suiv.). 

A c ô t é des p r é d i c t i o n s , les d é m o n s , suivant Pse l los , p r é sen ­

tent aux i n i t i é s d i f férentes visions. Dans les Opinions (4, 880 A ) , 

Pse l los d é s i g n e l ' a i t d ' é v o q u e r ces visions par goét ie (yorjTeia); 

à l 'aide de l a g o é t i e , les appari t ions (sïôalà) des d é m o n s m a t é r i e l s 

et terrestres viennent comme du souterrain ou des hauteurs ; outre 

cela les eaux coulent, on promet l a dé l iv rance des cha înes , le luxe, 

l a b e a u t é . L e p r o c é d é d ' é v o c a t i o n , c'est le chant. Dans une lettre 

(Sathas, V , p . 474), Pse l los éc r i t que l 'espri t de l ' é v o c a t e u r s 'évei l le 

pour vo i r des choses incorporelles et imaginaires, et que ses yeux 

voient l a l u m i è r e . Ces visions e n t h o u s i a s m é e s (èv&eaoTixai &eay<ayiai) 

sont c a u s é e s pa r des plantes, des pierres, des animaux c o u p é s en 

morceaux. Dans le T i m o t h é e (4, 829 A ) , Psel los parle des visions 

trompeuses que les d é m o n s envoient aux Euchi tes . Dans l 'Accusat ion 

de K é r u l l a r i o s (6 ; 21 ; 23), i l décr i t d'une m a n i è r e i n t é r e s san te les 

vis ions d u patr iarche et de ses p r o t é g é s , moines de Chio , visions 

obtenues à l 'a ide des d é m o n s m a t é r i e l s . Leur s adeptes se p ré ­

paraient aux vis ions en levant les p a u p i è r e s , en mouvant les mains 

et les pieds dans une certaine direct ion. L a p r o p h é t e s s e D o s i t h é a 

c o m m e n ç a i t à par ler bas, puis t rembla i t «ne pouvant supporter l a 

d e n s i t é de l ' e s p r i t » , elle se taisait , elle se soulevait de terre. E n ­

suite elle pa r l a i t du mouvement de l 'univers, de l 'avenir, des rangs 

' Cf. Ganszyniec, Real-encyclopâdie (Paoly-Wissowa), XII, p. 1879 et suiv. 



51 

célestes. Les p r o p h è t e s , les martyrs, les femmes saintes, Jean B a p ­

tiste, l a sainte Vierge, les enfants pleureurs, l a sainte T r i n i t é 

apparaissaient. Ces ê t r e s disaient des choses peu a p p r o p r i é e s , par 

exemple : «Bon j o u r » , «Souffle deux fois dans la c o u p e » , « J e suis 

heureuse de te vo i r a p r è s avoir vu la l u n e » . Les moines prenaient 

des formes d ' an imaux . 

Il s'agit i c i des hallucinations autosuggestives dans l 'extase 

religieuse et, dans le cas de K é m l l a r i o s , de l ' é v o c a t i o n des esprits, 

Ù la m a n i è r e des spirit.;s modernes, o ù les ha l luc ina t ions jouent 

aussi un rô le p r é p o n d é r a n t . Dans cette évoca t i on - l à , le m é d i u m 

é t a i t l a p r o p h é t e s s e Dos i t l i éa ; elle se comportai t comme les m é d i u m s 

actuels. Les chants, les mouvements monotones des membres, l a 

consommation des plantes narcotisantes et l 'onct ion par elles, ren­

forcent les hallucinations. A certaines pierres é t a i t a t t r i b u é le pouvoi r 

d ' évoque r les âmes des enfers ( P s e u d o - O r p h é e , sur les Pierres, v. 52) . 

Que la goét io soit l ' œ u v r e des d é m o n s , c'est l 'avis t a n t ô t de P l a t o n 

(Convïv. , 203 A ) , t a n t ô t des éc r iva ins e c c l é s i a s t i q u e s O r i g è n e ( X I , 

870 A ) et E u s è b e (Praep. evang., V , 2, 5 ; 9, 16 ; 10, 12). L a croyance 

à la transformation des gens on an imaux (loup-garou) é t a i t r é p a n d u e 

partout, et surtout, au voisinage des Byzant ins , chez les S l a v e s 1 ; 

les Grecs modernes ont e m p r u n t é à ces derniers le n o m d é s i g n a n t 

le loup-garou (ftQvxo)Àxas) ~. 

Comme visions provenant des d é m o n s t rompeurs , Psellos con­

s idéra i t les s cènes des m y s t è r e s anciens (Accusa t ion de K é r u l -

larios, 9). Dans les Opinions (3, 878 C — 8 8 0 A ) , i l déc r i t et tourne 

en ridicule les scènes des m y s t è r e s d 'Eleusis et autres. Comme 

Boissonade (ouv. ci té, p. 278) l ' a reconnu, i l raconte presque mot 

pour mot la m ê m e chose que C l é m e n t d 'Alexandr ie dans son P r o -

t r é p t i q u o (2). L a seule différence insignifiante c'est que, pa rmi les 

adorateurs de la Grande Mère , Psel ios é n u m è r e les Klodones et 

les Mimal lonos que C lémen t ne mentionne point . Que Pse l los l u i -

m ê m e ait a j o u t é ces noms, q u ' i l se soit servi d 'un manuscr i t de 

Clément où ces noms se trouvaient, ou q u ' i l ait p u i s é à une source de 

Clément, i l est difficile de l ' é tab l i r . Déjà P l a ton (Conviv . , 202 D E ) 

et Xénocra te (chez Plutarque, De def. o r a c , 13, 417 B) soutenaient 

1 Cf. Chantepie de la Saussaye, ouv. cité, II, p. 517. 
- Lawson, ouv. cité, p. 37!) et suiv. 

4* 



52 

que les m y s t è r e s (P la ton par la i t des init iat ions, telêrai) provenaient 

des d é m o n s . 

Enf in , dans les Opinions (5, 880 B C ) , Psel los traite de l a 

magie (/mysia); i l l a regardait donc comme l 'œuvre des d é m o n s , 

de. m ê m e que le faisaient les anciens écr iva ins e c c l é s i a s t i q u e s 1 . 

I l d i t que la magie examine l'essence et les p ropr i é t é s do toute 

chose, des é l é m e n t s , des b ê t e s , des plantes, des pierres, afin de 

s'en servir . E l l e c rée des statuettes causant l a s a n t é et des choses 

causant l a maladie , en employant l a cire et l 'argile. Pour g u é r i r 

elle fait usage des aigles et des serpents; les chats, les chiens et 

les corbeaux sont des symboles de l a vei l le (ov/iftola àyqvnvrpixà). 

E l l e é v o q u e l ' image d u feu cé le s t e . E l l e fait en sorte que les statues 

sourient et que les flambeaux s'allument. Dans une lettre (Sathas, 

V , p. 477 et suiv.) , Pse l los parle de l a sympathie (avfiTtàd-Bia) 

des*choses q u i surmonte les distances. L ' image transmet l ' o p é r a t i o n 

magique sur le personnage r e p r é s e n t é . L e chat est e m p l o y é , si 

l ' on veut c o n q u é r i r l a personne a i m é e {âyéyifiog rtçàÇig « ac t i on 

d ' a m e n e r » ) ; l a chauve-souris donne l ' insomnie. Les statuettes de la 

«sagesse a s s y r i e n n e » sont fort puissantes: on les fabrique avec 

l 'argi le t r icole et avec l a graisse de l 'a igle et de la corneille. Dans 

une autre lettre ( ib id . , p. 474), i l éc r i t que l 'art ini t iant (îj Tsksarixri 

l7tiaxi\fiT[) r emp l i t les creux des statues par des animaux, plantes, 

pierres, racines, sceaux (c ' e s t -à -d i re pierres g ravées ) , parfums « s y m ­

p a t h i q u e s » , et q u ' i l anime et met en mouvement ces statues; i l 

le fait à l 'aide du nom ( d ' H é c a t e ) aux trois t ê tes , avec une 

ceinture c o m p o s é e de serpents, avec une épée , un fouet, un 

flambeau, trois figures. P lus ieurs fois dans les lettres ( ibid . , p. 

238, 289, 441), mais en plaisantant, Pse l los parle du disque 

magique connu, ïvy§. 

P o u r chacune des idées de Pse l los sur l a magie, on peut 

t rouver des analogies dans l a magie grecque, telle que nous l a 

connaissons d ' a p r è s les papyrus magiques et d ' a p r è s les ouvrages 

des n é o - p l a t o n i c i e n s . P l o t i n ( IY, 4, 26) expl iquai t toute l a magie 

par l a sympathie des forces. P r o k l o s (De sacrifio et magia, p. 8 

' Pseudo-Clément, Homélie VIII, 14; Origène, XI, 877 B; Eusèbe, Praep. 
evang., V, 14. 



53 

et suiv.) par la i t des plantes, des pierres et des a n i m a u x en sym­

pathie avec les corps c é l e s t e s . P a r symboles les t h é u r g i s t e s ( Jam-

blique, De myst., II , 11 ; V I , 6) d é s i g n a i e n t des objets m y s t é r i e u x 

d e s t i n é s à atteindre l ' u n i o n avec les d ieux . Les aigles, les serpents, 

les chiens, les chats, les corbeaux, les chauves-souris sont e m p l o y é s 

dans les charmes des papyrus mag iques 1 . On y t rouve des charmes 

pour provoquer l 'amour" J et pour l ' i n s o m n i e 3 ; on s'y sert des sta~ 

tuettes ' et de l a graisse des a n i m a u x 5 . Porphyre et J amb l ique 

composaient des t r a i t é s part iculiers sur les statues des dieux (jteçi 

èyalfiàTavy. P rok los (In ï i m . , 24U A , 287 C ; In Crat . , p. 19, 12) 

par la i t des statuettes faites de dif férentes m a t i è r e s , statuettes qui 

se mouvaient et p r o p h é t i s a i e n t . Ce que Psel los dit de ces statuettes 

rappelle l ' exposé do Porphyre dans sa Ph i losophie des oracles 

( E u s è b e , Praep. evang., V , 1, i5; 14, 2 ) ; d ' a p r è s celui-ci , l a statue 

d ' H é c a t e est faite en cire t r icolore (Psellos parle, sans doute par 

mépr ise , de l 'argile tr icolore), elle a un fouet, un flambeau, une 

épée, une ceinture de dragon. Ce que Pse l los dit des statuettes 

souriantes et des flambeaux s 'a l lumant s p o n t a n é m e n t , se rattache, 

directement ou indirectement, à l a narrat ion d 'Eunape (Vitae philos. , 

p. 47;"> Boissonade) concernant le sophiste M a x i m e : en sacrifiant 

l'encens et en chantant, i l fit que l a statue d ' H é c a t e souri t et que 

ses flambeaux s ' a l l u m è r e n t ' . L a croyance aux statues a n i m é e s 

se trouve encore dans les l é g e n d e s m é d i é v a l e s mais Pse l los se 

base certainement sur l a t radi t ion grecque. 

I L'aigle: Pap. paris., 1. 1332; le serpent: Pap. de Leyde (n° J 384), 5, 
20; le chien: Pap. paris., 1. 1884, 2646; le chat: Pap. de Leyde, 4, 2; Pap. 
Mimaut (Wessely, Denkschr. Wien. Akad., phil.-hist., XXXVI, 1888, p. 139 et 
suiv.), 1. 95, 125; le corbeau: Pap. paris., 1. 46; la chauve-souris: Pap. de Leyde, 
11, 26. etc. 

- Pap. paris., 1. 2441 et suiv. 
3 Pap. de Leyde, 11, 26. 
* Pap. paris., 1. 297; Pap. de Leyde. 1, 17. 
•'' Pap. paria., 1. 1332, 2577. 
II Porphyre: Eusèbe, Praep. evang., III. 7—13; Jamblique: Photios, 

Bibl., 173 b 5 Bekker. 
' Hopfner, ouv. cité, I, p. 21S, cite les passages d'Eunape et de Psellos 

sans relever leur dépendance mutuelle. 
" Cf. G. Huet. Rev. hist. rel., XXXV. 1915. p. 193 et suiv. 


