
Svoboda, Karel

[Sources de la démonologie de Psellos ; Croyance aux
démons à Byzance et en Occident]

In: Svoboda, Karel. La Démonologie de Michel Psellos.  Brno:
Filosofická fakulta s podporou Ministerstva školství a
národní osvěty, 1927, pp. 55-57

Stable URL (handle): 
https://hdl.handle.net/11222.digilib/126515
Access Date: 18. 12. 2024
Version: 20220831

Terms of use: Digital Library of the Faculty of Arts, Masaryk
University provides access to digitized documents strictly for
personal use, unless otherwise specified.

Digital Library of the Faculty of Arts,
Masaryk University

digilib.phil.muni.cz

https://hdl.handle.net/11222.digilib/126515


55 

babillage grec, que, dans les poèmes orphiques1, il y avait un démon 
féminin de nuit, Babo (cela veut dire Baubo), et que de celui-ci 
les gens timides firent le démon Babutzikarios. Psellos avait un 
serviteur, homme sot, bavard, qui avait des visions nuit et jour. 
Il racontait beaucoup et, parce qu'il était poltron, i l exagérait. 
La cause en était la maladie du corps et de l'âme : les yeux ne 
voient pas clairement, et ce qu'ils souffrent au dedans, ils le pro­
jettent au dehors. Ainsi la maladie est appelée démon. On parle 
de lui à Noël, car, dans ces fêtes, les gens se fréquentent la nuit 
et souffrent de cette maladie. Voici que Psellos explique par 
l'hallucination maladive l'origine des idées sur les démons. 

D'une manière analogue, bien que moins énergique, Psellos 
traite du démon féminin Gillo (Sathas, V, p. 572 et suiv.). Il ne croit 
pas qu'elle soit un démon ou un homme se transformant en un 
animal, car l'homme ne peut se changer ni en animal, ni en démon, 
ni en ange. Les vieilles femmes racontent que Gillo pénètre chez 
les enfants et qu'elle leur suce la vie. Il semble que Psellos ne 
croie pas à cette histoire de femmes. 

VIII 

Nous avons terminé l'analyse de la doctrine démonologique 
de Psellos. Nous avons vu que cette doctrine présente un système 
ferme et bien fondé. Son point de départ est la démonologie de 
Porphyre. Nous avons montré maintes analogies des exposés de 
Psellos, notamment des exposés physiologiques et psychologiques 
se trouvant dans le Timothée, avec les idées de Porphyre. A côté 
de Jamblique et de Proklos, Psellos nomme Porphyre parmi les 
écrivains s'occupant de la démonologie (Opin., 1, 877 A). Les 
ouvrages de Porphyre, i l les déclare (Accusation de Kérullarios, 
26; 29) comme la source principale de l'erreur de Kérullarios. 
Il dit (ibid., 26) qu'on avait ordonné de les brûler; i l est possible 
que ce fût pour leur doctrine démonologique. Une fois Psellos 
prétend (Sathas, V, p. 572) avoir cherché des renseignements sur 
le démon Gillo dans les livres prestigieux (àyvçTixcù) de Porphyre. 

' Frag. 53 Kern. 



56 

Quel ouvrage de Porphyre avait été la source principale de 
Psellos, on ne le sait pas. J. Drâseke (Zeitsch. f. wissenschaf. 
Theol., XLVIII, 1905, p. 257) a jugé que Kérullarios avait été 
séduit par la Philosophie des oracles de Porphyre. Nous aussi 
avons trouvé plusieurs analogies entre les exposés de Psellos et les 
fragments de cette œuvre. Toutefois Porphyre pouvait répéter ses 
idées même dans d'autres ouvrages. Il est bien naturel que Psellos 
ait puisé dans Porphyre ses renseignements sur les démons. Il y a 
puisé autre part l, et Porphyre, comme le dit Eusèbe (Praep. evang., 
IV, 6, 2) s'occupait des démons plus qu'un autre ; Eusèbe (1. c.) 
l'appelle «ami des démons» et Augustin (De ci vit. d., X, 27) 
«prédicateur et messager des démons.» 

Outre Porphyre, Psellos puisait encore dans Proklos ; dans 
l'Accusation de Kérullarios (13), i l cite son exposé sur les visions 
causées par les démons matériels, et nous avons trouvé plus d'une 
analogie avec ses idées. Mais nous n'avons pas trouvé beaucoup 
d'analogies avec Jamblique que Psellos cite aussi parmi les écrivains 
démonologiques (Opin., 1, 877 A). La classification des démons, 
correspondant avec celle d'Olympiodore, ne confirme pas d'une 
manière certaine que Psellos se soit servi des ouvrages de ce 
dernier ; i l pouvait trouver cette classification chez un prédécesseur 
d'Olympiodore, chez Porphyre ou Proklos. Grâce à leur intermédiaire, 
i l fit même la connaissance de maintes pratiques magiques grec­
ques: de là viennent des analogies entre ses exposés et les papyrus 
magiques. A côté des néo-platoniciens, Psellos s'appuyait naturel­
lement sur la Bible et sur quelques Pères de l'Eglise, surtout sur 
Basile. Il n'était pas difficile de combiner les opinions démonolo­
giques néo-platoniciennes avec celles de la Bible et des écrivains 
ecclésiastiques, leur source étant fréquemment la même, c'est-à-dire 
la démonologie orientale. Il est à noter que Psellos n'a pas emprunté 
grand'chose à la croyance populaire de son temps. 

On peut discuter dans quelle mesure Psellos lui-même croyait 
aux démons. Bien sûr, i l s'y intéressait beaucoup comme Kérul­
larios et d'autres. S'il dit qu'il abandonna les sciences occultes, 
non par la science, mais par la puissance divine (voir p. 54), on 

• Voir Zervos, ouv. eité, p. 161, 176, 183, etc. 



57 

en peut douter. Il aurait plutôt craint la persécution, car ses ouvrages 
le rendaient suspect. Son esprit scientifique lui aussi pouvait le dé­
tourner de la croyance aux démons, comme cela résulte nettement 
de son traité sur Babutzikarios. Dans sa démonologie comme dans 
sa vie, Psellos était inconstant, changeant comme un démon. 

Les écrits et les méditations démonologiques de Psellos 
révèlent le vif intérêt qu'on prenait aux démons à Byzance, intérêt 
dont d'autres symptômes sont la diffusion de la secte d'Euchites 
et le procès contre les moines de Chio et contre Kérullarios. Dans 
son Accusation de ce patriarche (29), Psellos met en parallèle les 
erreurs*{de celui-ci et de ses protégés avec les erreurs des Euchi-
tes, avec la doctrine chaldéenne et celle de Porphyre. En effet, la 
lecture des œuvres de Porphyre et l'expansion des sectes orientales 
contribuaient à la diffusion de la croyance aux démons à Byzance 
aux X 1 ' et XP siècles: celle-là influait sur les hommes instruits, 
celle-ci sur le peuple. Bien entendu, la croyance démonologique 
trouva un terrain préparé par le christianisme, notamment par son 
élément juif, et par la nature humaine elle-même: l'homme croit 
toujours en des êtres qui sont plus puissants et qui pourtant lui 
ressemblent. Dans ce même temps, en Occident se répand égale­
ment la croyance aux démons. Le Canon episcopi parle du nombre 
immense de ceux qui furent séduits par le diable. Au X F siècle, 
le moine de Ratisbonne, Otloh, a des visions du diable1. Un in­
téressant pendant à Kérullarios était son contemporain, Adelbert, 
archevêque de Brème-Hambourg, qui fréquentait les sorciers et les 
prophètes, qui voulait arriver au patriarcat du nord et renouveler 
l'âge d'ora. C'est la semence d'où germèrent, quelques siècles plus 
tard, le culte de Satan et l'inquisition des sorciers. 

' CXLVI, 354 B et suiv., Migne. 
- Adam, Gesta Hammaburg,. III, 35 et suiv. (Mon. Germ. Hist., script., 

VII, p. 349 et suiv.). 

Remarque. J'ai développé les idées principales de la présente 
étude au IIe Congrès international des Études byzantines à Belgrade 
(avril 1927). La rédaction française du livre est due à Mme I. Svoboda 
et à M. J. Duflot que je remercie beaucoup. K. S. 


