Svoboda, Karel

[Sources de la démonologie de Psellos ; Croyance aux
démons a Byzance et en Occident]

In: Svoboda, Karel. La Démonologie de Michel Psellos. Brno:
Filosoficka fakulta s podporou Ministerstva skolstvi a
narodni osvéty, 1927, pp. 55-57

Stable URL (handle):
https://hdl.handle.net/11222.digilib/126515
Access Date: 18. 12. 2024

Version: 20220831

Terms of use: Digital Library of the Faculty of Arts, Masaryk
University provides access to digitized documents strictly for
personal use, unless otherwise specified.

M U N Masarykova univerzita Digital Library of the Faculty of Arts,
Filozoficka fakulta Masaryk University

A R T S digilib.phil.muni.cz


https://hdl.handle.net/11222.digilib/126515

5H

babillage grec. que, dans les poémes orphiques?, il y avait un démon
féminin de nuit, Babo (cela veut dire Baubo), et que de celui-ci
les gens timides firent le démon Babutzikarios. Psellos avait un
serviteur, homme sot, bavard, qui avait des visions nuit et jour.
1l racontait beaucoup et, parce qu’il était poltron, il exagérait.
La cause en était la maladie du corps et de I'ime: les yeux ne
voient pas clairement, et ce qu'ils souffrent an dedans, ils le pro-
jettent au dehors. Ainsi la maladie est appelée démon. On parle
de lui & Noél, car, dans ces fétes, les gens sc fréquentent la nuit
et souffrent de cette maladie. Voici que Psellos explique par
I'hallucination maladive Vorigine des idées sur les démons.

D’une maniére analogue, bien que moins énergique, Psellos
traite du démon féminin Gillo (Sathas, V, p. 572 et suiv.). Il ne croit
pas qu'elle soit un démon ou un homme se transformant en un
animal, car 'homme ne peut se changer ni en animal, ni en démon,
ni en ange. Les vieilles femmes racontent que Gillo pénétre chez
les enfants et qu'clle leur suce la vie. Il semble que Psellos ne
croie pas & cette histoire de femmes.

Vi

Nous avons terminé l'analyse de la doctrine démonologique
de Psellos. Nous avons vu que cette doctrine présente un systéme
ferme et bien fondé. Son point de départ est la démomnologie de
Porphyre. Nous avons montré maintes analogies des exposés de
Psellos, notamment des exposés physiologiques et psychologiques
se trouvant dans le Timothde, avec les idées de Porphyre. A coté
de Jamblique et de Proklos, Psellos nomme Porphyre parmi les
éerivains s’occupant de la démonologie (Opin., 1, 877 A). Les
ouvrages de Porphyre, il les déclare (Accusation de Kérullarios,
26; 29) comme la source principale de l'erreur de Kérullarios,
Il dit (ibid., 26) qu'on avait ordonné de les briler; il est possible
que ce fiit pour leur doctrine démonologique. Une fois Psellos
prétend (Sathas, V, p. 572) avoir cherché des renseignements sur
le démon Gillo dans les livres prestigieux (dyvgrixat) de Porphyre.

! Frag. 53 Korn.



56

Quel ouvrage de Porphyre avait été la source principale de
Psellos, on ne le sait pas. J. Driseke (Zeitsch. f. wissenschaf.
Theol., XLVIII, 1905, p. 257) a jugé que Kérullarios avait été
séduit par la Philosophie des oracles de Porphyre. Nous aussi
avons trouvé plusieurs analogies entre les exposés de Psellos et les
fragments de cette ceuvre. Toutefois Porphyre pouvait répéter ses
idées méme dans d’autres ouvrages. Il est bien naturel que Psellos
ait puisé dans Porphyre ses renseignements sur les démons. Il y a
puisé autre part!, et Porphyre, comme le dit Eusébe (Praep. evang.,
1V, 6, 2) s’occupait des démons plus qu'un autre; Eusébe (1. c.)
Pappelle «ami des démons» et Augustin (De civit. d, X, 27)
«prédicateur et messager des démons.»

QOutre Porphyre, Psellos puisait encore dans Proklos; dans
PAccusation de Kérullarios (13), il cite son exposé sur les visions
causées par les démons matériels, et nous avons trouvé plus d'une
analogie avec ses idées. Mais nous n’avons pas trouvé beaucoup
d’analogies avec Jamblique que Psellos cite aussi parmi les écrivains
démonologiques (Opin., 1, 877 A). La classification des démons,
correspondant avec celle d’Olympiodore, ne confirme pas d’une
maniére certaine que Psellos se soit servi des ouvrages de ce
dernier; il pouvait trouver cette classification chez un prédécesseur
d’Olympiodore, chez Porphyre ou Proklos. Gréce  leur intermédiaire,
il fit méme la connaissance de maintes pratiques magiques grec-
ques: de la viennent des analogies entre ses cxposés et les papyrus
magiques. A coté des néo-platoniciens, Psellos s’appuyait naturel-
lement sur la Bible et sur quelques Péres de I’Eglise, surtout sur
Basile. Il n’était pas difficile de combiner les opinions démonolo-
giques néo-platoniciennes avec celles de la Bible et des dcrivains
ecclésiastiques, leur source étant fréquemment la méme, c’est-i-dire
la démonologie orientale. Il est & noter que Psellos n’a pas emprunté
grand’chose 4 la croyance populaire de son temps.

On peut discuter dans quelle mesure Psellos lui-méme croyait
aux démons. Bien sir, il s'y intéressait beaucoup comme Kérul-
larios et d’autres. S'il dit qu’il abandonna les sciences occultes,
non par la science, mais par la puissance divine (voir p. H4), on

t Voir Zervos, ouv. eité, p. 161, 176, 183, etc.



57

en peut douter. Il aurait plutot craint la persécution, car ses ouvrages
le rendaient suspect. Son esprit scientifique lui aussi pouvait le dé-
tourner de la croyance aux démons, comme cela résulte nettement
de son traité sur Babutzikarios. Dans sa démonologie comme dans
sa vie, Psellos était inconstant, changeant comme un démon.

Les édcrits et les méditations démonologiques de Psellos
révélent le vif intérét qu'on prenait aux démons & Byzance, intérat
dont d‘autres symptdomes sont la diffusion de la secte d’Euchites
et le procés contre les moines de Chio et contre Kérullarios. Dans
son Accusation de ce patriarche (29), Psellos met en paralléle les
erreurs’ide celui-ci et de ses protégés avec les erreurs des Euchi-
tes, avec la doctrine chaldéenne et celle de Porphyre. En effet, la
lecture des @uvres de Porphyre et 'expansion des sectes orientales
contribuaient & la diffusion de la croyance aux démons a Byzance
aux X" et XI® siécles: celle-]a influait sur les hommes instruits,
celle-ci sur le peuple. Bien entendu, la croyance démonologique
trouva un terrain préparé par le christianisme, notamment par son
élément juif, et par la nature humaine elle-méme: I’homme croit
toujours en des étres qui sont plus puissants et qui pourtant lui
ressemblent. Dans ce méme temps, en Occident se répand égale-
ment la croyance aux démons. Le Canon episcopi parle du nombre
immense de ceux qui furent séduits par le diable. Au XI* siécle,
le moine de Ratisbonne, Otloh, a des visions du diable!. Un in-
téressant pendant & Kérullarios était son contemporain, Adelbert,
archevéque de Bréme-Hambourg, qui fréquentait les sorciers et les
prophétes, qui veulait arriver au patriarcat du nord et renouveler
I'age d’or?. C'est la semence d’oir germérent, quelques siécles plus
tard, le culte de Satan et l'inquisition des sorciers.

t CXLVI, 354B et suiv., Migne.
* Adam, Gesta Hammaburg,, III, 35 et suiv. (Mon. Germ. Hist., script.,
VII, p. 349 et suiv.).

Remarque. J'ai développé les idées principales de la présente
étude au ITe Congrés international des Fludes byzantines d Belgrade
(avril 1927). La rédaction frangaise du livre est due ¢ M™ I. Svoboda
et d M. J. Duflot que je remercie beaucoup. K. S

B



