
Horyna, Břetislav

Přednovověká antropologie a antropologický obrat
novověku

In: Horyna, Břetislav. Počátky filosofické
antropologie. 1. vyd. Brno: Masarykova univerzita,
1999, pp. 16-19

ISBN 8021021055

Stable URL (handle): 
https://hdl.handle.net/11222.digilib/127764
Access Date: 28. 11. 2024
Version: 20220831Terms of use: Digital Library of the Faculty of Arts,
Masaryk University provides access to digitized
documents strictly for personal use, unless otherwise
specified.

Digital Library of the Faculty of Arts,
Masaryk University

digilib.phil.muni.cz

https://hdl.handle.net/11222.digilib/127764


meckých teologů a filosofů se stanovisky předních zahraničních kapa­
ci t , 1 1 a jako výrazný koordinační činitel v tomto ohledu působí rovněž 
zprávy společnosti CIVITAS, vedené Petrem Koslowskim. 1 2 

K nárysu fází vývoje filosofické a teologické antropologie náleží 
také profil dějinných způsobů, jimiž byla kladena filosoficko antropo-
logická problematika; jde o způsob položení otázky, jejímž předmětem 
je člověk. Právě tak jde o způsob řeči o člověku. Proto je nutné sle­
dovat proměny jazyka filosofické antropologie a spolu s tím otázku, 
co umožnilo zprostředkování filosofické antropologie pro antropologii 
teologickou. 

Přednovověká antropologie a antropologický obrat 
novověku 

Základním rysem přednovověkých antropologických úvah je nábo­
ženský rozměr člověka, zjednodušeně vyjádřitelný jako vztah člověka 
k Bohu. Je to doba, pro kterou dějiny přírody tvoří s dějinami člověka 
nedílný celek ohraničený v čase, s počátkem a se smyslem, k jehož 
naplnění dějiny směřují. Nejvýstižnější pro označení formy, v níž se 
přednovověkému učenci jevila oživená příroda, je pojem ordo, řád. 
ftád, pro který člověk nemá měřítka, před který nemůže předstoupit, 
aby ho podroboval zkoumání, neboť je jeho součástí nejen individu­
álně, svým cítěním a vírou, ale též sociálně, metafyzicky kotvenými 
pravidly socializace. Rád a s ním člověk je dílem Stvořitele; být člo­
věkem nemůže znamenat jiné než být křesťanem, jinak řečeno, obraz 
křesťana je obrazem člověka. Podřízenost člověka struktuře založené 
mimo něj a současně vytvářející rámec jeho bytí se nahlíží jako sub-
stanciální, člověk jako individuum je oproti tomu akcidentem řádu. 

1 1 V i z W . O e l m i i l l e r ( vyd . ) , Wahrheitsansprůche der Religion heute. Pade rborn 
1986; t ý ž , Wiederkehr von Religion?, P a d e r b o r n 1984. 

1 2 P . K o s l o w s k i - R . S p a e m a n n - R . L o w , Moderně oder Postmoderně? ZUT 
Signatur des gegenwártigen Zeitalters. CTVITAS R e s u l t a t e B a n d 10, W e i n h e i m 
1986. 

16 



Tento jednoduchý obrázek se začíná kymácet, když do něho vstou­
pí poznatky o tom, že ani racionalistický a na subjektové svobodě 
postavený novověk by nedokázal likvidovat hierarchický řád pred-
novověké vize jsoucna, pokud by k tomu středověk sám nevytvářel 
předpoklady. Vedle spíše historiografického odkazu na komplikované 
pozdně středověké vztahy mezi státem a církví a samozřejmě vedle 
vlivu reformačních náboženských proudů je zde zapotřebí připome­
nout některé další sociokulturně aktivní jevy, které nelze odmyslet 
od zrodu novověkého obrazu člověka. Typická je v tomto smyslu tzv. 
hereze: tento výraz označuje pochybnost o určité doktríně víry nebo 
přímo její popření. V křesťanském prostředí se týká naukově, tj. zpra­
vidla teologicky fundovaného nesouhlasu s oficiální církevní doktrí­
nou. S jejím šířením stojíme před problémem možnosti jejího vzniku, 
jejího působení a možnosti ideologizace těchto možností, kterými dis­
ponoval již vrcholný středověk. 1 3 

Jiní au toř i 1 4 odkazují na to, že od raného středověku nepochybně 
existovala a nejen formálně se prosazovala idea lidské svobody, je­
jíž společensky formalizované projevy (svobodná šlechta, svobodný 
měšťan, svobodné cechy řemeslníků apod.) stály na počátku zcela oje­
dinělého vývoje evropské kultury. Přednovověké teorie člověka tyto 
diskontinuitní prvky v kontinuitě řádu zřejmě nijak výrazně nepoci­
ťovaly, avšak novověký antropologický obrat se díky nim mohl opírat 
o tendence, které zasahovaly hluboko do struktur středověké evropské 
kultury. Se samotným novověkem přitom nemusely geneticky souvi­
set, neboť „.. .tendence k racionálnímu jednání, nesená určitým in­
dividualismem, důvěrou individua ve své schopnosti a možnosti efek­
tivního jednání ...se zrodila právě zde, v chaosu a anarchii raného 
středověku".15 

1 3 S r v . n a p ř . U m b e r t o E c o , Nachschrift zum „Name der Rose", M u n c h e n 1984. 
l 4 S r v . P . T ř e š t í k , „Vik středu" a naše kultura. I n : Kultura středověku, P r a h a 

1972, s. 9 -35 . 
1 5 Tamtéž, s. 30. 

17 



K těmto tendencím lze kvůli značnému vlivu na proměňování 
představ o poměru mezi člověkem a Bohem přiřadit též středově­
kou mystiku. Mystické vytržení a nahlédnutí je nárok kladený na 
člověka, který ho aktivuje, povyšuje, dotýká se jeho místa ve static­
kém řádu jsoucna a vyvádí ho nad samozřejmost jeho určení. Tím 
mystika směřuje k určité rovnováze ve vztahu lidského a božského. 
Stavy nazírání božského, příp. splývání s božským, jež jsou jedněmi 
z nejdůležitějších motivů mystiky, vynucovaly, aby se člověku přisu­
zovala poměrně značná míra autonomie ve vztahu k Bohu. U Mistra 
Eckharta (kolem 1260-1328) vede například až k přiznání mravní au­
tonomie člověka. Johannes Duns Scotus (kolem 1266-1308), třebaže 
bez dalšího mezi mystiky nezařaditelný, zavádí do filosofie princip 
individuace, definovaný v konkrétní aktivní vůli jednotlivce. Je pozo­
ruhodné, že středověká mystika nepůsobila pouze na změnu obrazu 
člověka v novověku, ale je v teologické i filosofické antropologii dis­
kutována dodnes; svou první knižní publikaci právě Duns Scotovi 
věnoval kupříkladu W. Pannenberg.1 6 

Navzdory různým a zčásti protichůdným způsobům, jimiž před-
novověká antropologie kladla problém člověka, vykazuje celá tato pe­
rioda základní tendenci, kterou snad nejlépe zachycuje anselmovská 
intence: byla to doba víry, hledající rozum. Nový obraz člověka pro 
novou dobu vznikal přenášením smyslu v této intenci; měnila se per­
spektiva, v níž člověk hledal a určoval své postavení ve světě a v níž 
poznával svůj lidský svět v mimolidském jsoucnu. Dílo Kopernika, 
Keplera, Galileiho lze potom sumarizovat i tak, že člověk se shle­
dal se svou vlastní, svým (rozumově zdánlivě nekonečným) možnos­
tem přiměřenou a sebou samým určovanou cestou ke světu, který 
byl nadále ještě stvořením, ale současně již světem ve zcela moder­
ním smyslu. Uzavřenost stvořeného středověkého světa nahradil ne­
konečností vesmíru a mnohostí světů G. Bruno (1548-1600), jehož 
panteismus se dotýkal svrchovanosti transcendentálního Boha. 

1 6 S r v . W . P a n n e n b e r g , Die Prádestinationslehre des Duns Scotus, Gb t t i ngen 
1954. 

18 



Pro novověký obraz člověka však nebyla důležitá jen nová příro­
dověda a karteziánská filosofie, postavená na jistotách vědecké teorie 
poznáni (jistotách podstatou matematických), ale především teore­
tická reflexe sociální uspořádanosti (společenské strukturace) a pra­
videl politiky. Problém individua se tak objevuje až v návaznosti 
na základní novověký problém, poměr vědecké teorie a společenské 
skutečnosti. 0 vztazích politiky, s tátu a jednotlivce pojednává Le-
viathan T. Hobbese (1588-1679). Pozoruhodné myšlenky o podstatě 
člověka, kterou chce Hobbes definovat jen z člověka samého, bez jaké­
koli jemu nadřazené moci rnimo něj, jsou rozvedeny do teorie uznání 
nutnosti společnosti a společenského řádu. Řád tvoří člověk a tvoří 
ho pro člověka, je tedy v jeho možnostech uznávat suverenitu řádu 
nebo jej v oprávněných případech měnit. Z hlediska filosofické an­
tropologie tím Hobbes překračuje horizont subjektovosti, vymezený 
Descartem, protože přisuzuje plnou odpovědnost člověku, kdežto le-
viathanu pouze odpovědnost náležející smrtelnému bohu. 

Karteziánské rozštěpení skutečnosti na poznávaný objekt, mimo-
lidskou skutečnost, a poznávající, činný, sebe sama mocný subjekt, 
člověka, však už dávalo vznikat novým, budoucím levithanům. Para­
doxní významový zvrat v pojmu sub-iectum se stal nejvýznamnějším 
krokem k rozpracování analytických metod poznání přírody, k rozlo­
žení světa do objektových tříd a k instrumentalizaci poznání. Myš­
lenka bytí jako objektu a jeho závislosti na subjektivitě není ovšem 
přímo Descartova. On sám ani pojmu subjekt neužíval; 1 7 když ho 
ovšem použil Leibniz, pak proto, aby jím označil jev určený Descar­
tem: substantia cogitans má v držení objekt tak, že konstruuje, a tím 
ovládá jeho podstatu. Svět je dán in perceptione nostra, a spolu se 
světem i sám člověk, jehož je nadále možné před-kládat jako objekt 
poznání. 

S r v . J . M i c h ň á k , Ke kritice antropologismu ve filosofii a teologii, P r a h a 1969. 

19 


